
Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

57

perspektywy kultury /
perspectives on culture

No. 51 (4/2025) 

Monika Stankiewicz-Kopeć
http://orcid.org/0000-0003-1650-3887

Uniwersytet Ignatianum w Krakowie
monika.kopec@ignatianum.edu.pl
DOI: 10.35765/pk.2025.5104.06

Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”. 
Wokół pojednania z Kościołem 

Stanisława Przybyszewskiego oraz roli, jaką w tym 
względzie odegrał ks. Jan Pawelski SJ

S treszczenie         

W pojednaniu Stanisława Przybyszewskiego z Kościołem katolickim udział miał 
jego rówieśnik – jezuita ksiądz Jan Pawelski SJ. Celem niniejszego artykułu jest 
przybliżenie relacji ks. Jana Pawelskiego SJ (1868–1944): kaznodziei, publicysty 
redaktora, krytyka literackiego z kontrowersyjnym młodopolskim pisarzem Sta-
nisławem Przybyszewskim (1868–1927) w kontekście roli, jaką jezuita ten ode-
grał w pojednaniu z Kościołem, co Przybyszewski wyraził w pisemnym oświad-
czeniu z dnia 20 października 1926 r. Temat ten rzadko pojawia się w literaturze 
przedmiotu, zaś jeśli już występuje (okazjonalnie), to na ogół w formie szczątko-
wej. Tymczasem jest on ważny, stanowiąc istotne dopełnienie biografii zarówno 
samego Pawelskiego, jak również Przybyszewskiego. Na potrzeby artykułu pod-
dano analizie zgromadzony materiał źródłowy, który stanowią m.in.: wypowie-
dzi jezuity (publikowane na łamach ówczesnej prasy), listy Stanisława Przyby-
szewskiego, relacje prasowe z lat 1926–1927. Pod uwagę wzięto też (nieliczne) 
wzmianki naukowe poświęcone pojednaniu pisarza z Kościołem.

S Ł OWA  K L U C Z E : 	 ks. Jan Pawelski SJ, Stanisław Przybyszewski, jezuici, 
pojednanie z Kościołem katolickim, międzywojnie

A B S T R A C T

Mediator of a  “Soul Long Lost in the Wilderness”: On Stanisław 
Przybyszewski’s Reconciliation with the Church and the Role of Fr. Jan 
Pawelski SJ

Jesuit Jan Pawelski SJ, a contemporary of Stanisław Przybyszewski, played a role 
in Przybyszewski’s reconciliation with the Catholic Church. This article aims 
to shed light on the relationship between Fr. Jan Pawelski  SJ (1868–1944)  – 
preacher, editor, and literary critic – and the controversial Young Poland writer 

Sugerowane cytowanie: Stankiewicz-Kopeć, M. (2025). Pośrednik „długo błąkającej się po 
manowcach duszy”. Wokół pojednania z  Kościołem Stanisława Przybyszewskiego oraz roli, jaką 
w  tym względzie odegrał ks. Jan Pawelski SJ. Creative-Commons CREATIVE-COMMONS-BY Perspektywy Kultury, 4(51), ss.  57–76. DOI: 
10.35765/pk.2025.5104.06
N adesłano :  12 .09.2 025	 Zaakceptowano:  21 .11.2025



58

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

Stanisław Przybyszewski (1868–1927), focusing on the role played by the Jes-
uit in the writer’s reconciliation, formally expressed in Przybyszewski’s written 
statement of 20 October 1926. This topic is rarely addressed in the literature, 
and when it appears, it is usually only in fragmentary form. Yet it is significant, 
providing an important complement to the biographies of both Pawelski and 
Przybyszewski. For the purposes of this study, the available source material was 
analyzed, including Pawelski’s statements published in contemporary press, let-
ters by Przybyszewski, and press reports from 1926–1927. The study also con-
siders the few scholarly references addressing the writer’s reconciliation with the 
Church.

K E Y WO R D S :  	Fr. Jan Pawelski SJ, Stanisław Przybyszewski, Jesuits, 
reconciliation with the Catholic Church, interwar period

Uwagi wstępne

Głośny pisarz, Stanisław Przybyszewski, (…) z Szawła stał 
się Pawłem i  jako praktykujący wyznawca powrócił na 
łono Kościoła katolickiego! ([anonim], 1926c, s. 196).

W takim tonie na przełomie lat 1926/1927 o pojednaniu Stanisława Przyby-
szewskiego z  Kościołem pisały polskie czasopisma  – głównie katolickie  – na 
ogół nazywając je „nawróceniem” i prezentując ów fakt jako sensacyjną niespo-
dziankę. Oto bowiem 20 października 1926  r. pięćdziesięcioośmioletni wów-
czas Stanisław Przybyszewski (1868–1927)  – kontrowersyjny autor Synagogi 
szatana (wyd. 1902), pisarz uważany przez wielu sobie współczesnych za „naj-
wybitniejszego modernistę (…) najwięcej utalentowanego przedstawiciela Mło-
dej Polski” (Maciejowski, 1898, s. 1), a przy tym człowiek owiany czarną legendą 
„«cygana» i «dekadenta», kabotyna i alkoholika, badacza czarnej magii i sata-
nisty, erotomana” (Taborski, 1966, s.  III), nazywany wymownie „prorokiem 
wykolejeńców” (Niemojewski, 1902, s.  67–68)  – pokajawszy się i  wyraziw-
szy żal za „wszystkie wykroczenia przeciwko zasadom tej wiary”, powrócił do 
Kościoła i do wiary katolickiej ([anonim], 1927c). W istocie, mogło to budzić 
emocje – i budziło!
	 A swoją drogą, ów młodopolski konwertyta  – jak pisał współczesny mu 
Ludwik Krzywicki, sam:

wiele robił, ażeby o nim chodziły gadki między zwykłymi śmiertelnikami. Fama 
zaś pomnażała wybryki Przybyszewskiego i  przekształcała go w  jakąś potęgę 
demoniczną, uwodzącą młodzież i ją rozpijającą, nadużywającą łatwowierności 
kobiecej. Mefistofeles, Don Juan, Faust (Krzywicki, 1958, s. 441, 445). 



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

59

	 W pojednaniu Stanisława Przybyszewskiego z  Kościołem katolickim miał 
udział jego rówieśnik, jezuita ksiądz Jan Pawelski (1868–1944): kaznodzieja, 
publicysta, redaktor, a ćwierć wieku wcześniej krytyk literacki oraz adwersarz 
słynnego pisarza (na owym polu). Zasługi jezuity w „nawróceniu” Przybyszew-
skiego eksponowane były w drugiej połowie lat 20. XX w. w wielu artykułach 
publikowanych na łamach prasy katolickiej, gdzie ks. Pawelskiego nazywano 
„narzędziem Bożem w nawróceniu pisarza” ([anonim], 1927a, s. 150). 
	 Niniejszy artykuł ma na celu przybliżenie relacji ks. Jana Pawelskiego ze 
Stanisławem Przybyszewskim oraz przypomnienie roli, jaką jezuita odegrał 
w  pojednaniu pisarza z  Kościołem katolickim 1. W  związku z  tym poddano 
analizie m.in.: wypowiedzi samego ks. Pawelskiego (publikowane na łamach 
ówczesnej prasy 2), listy Stanisława Przybyszewskiego i jego bliskich, jak również 
relacje prasowe z lat 1926–1927. Pod uwagę wzięto też wzmianki poświęcone 
pojednaniu pisarza z  Kościołem zamieszczone w  pracach naukowych  – nie-
stety, dość nieliczne. Wątek ten nie był bowiem przedmiotem szerszego zainte-
resowania badaczy zajmujących się życiem i twórczością Przybyszewskiego czy 
też losami ks. Pawelskiego 3. Co prawda przed laty wspominali o  tym biogra-
fowie Przybyszewskiego  – Stanisław Helsztyński (w  pracy pt. Przybyszewski) 
oraz Henryk Rogacki (autor Żywota Przybyszewskiego), przy tym jednak nie 
rozwijając tematu i nie poświęcając większej uwagi w tym kontekście osobie ks. 
Pawelskiego (Helsztyński, 1987, s. 358–359; Rogacki, 1958, s. 357–358). Co 
istotne, o roli ks. Pawelskiego w pojednaniu Przybyszewskiego z Kościołem nie 
wspomina nawet ks. Ludwik Grzebień, autor biogramu jezuity zamieszczonego 
w Polskim słowniku biograficznym (Grzebień, 1980, s. 361).
	 W tym miejscu warto także dodać, że niektórzy badacze życia i twórczości 
Przybyszewskiego postrzegają fakt jego pojednania z Kościołem katolickim nie 
tyle jako efekt istotnych przemian duchowo-religijnych pisarza, na które wpły-
nęły jego relacje z  księdzem Pawelskim, ile przede wszystkim wpływ drugiej 
żony autora Synagogi szatana – Jadwigi. W tej optyce pojednanie Przybyszew-
skiego z Kościołem widzą głównie w perspektywie podjętej przez Przybyszew-
skich decyzji o ślubie kościelnym (co stało się możliwe po śmierci pierwszego 

1	 Na temat ks. J. Pawelskiego – głównie jako krytyka literackiego, pisałam m.in. w: Stankiewicz-
-Kopeć, 2012; 2024. W niniejszym artykule odwołuję się do niektórych ustaleń tam poczynio-
nych – głównie w części dotyczącej krakowskiej polemiki Pawelskiego i Przybyszewskiego.

2	 Niestety, żadne materiały archiwalne w  jakikolwiek sposób związane z  relacjami Pawelskiego 
i Przybyszewskiego z czasów warszawskich (z lat 20.) nie zachowały się ani w Archiwum Prowin-
cji Wielkopolsko-Mazowieckiej Towarzystwa Jezusowego (prawdopodobnie uległy zniszczeniu 
w czasie II wojny światowej, w okresie powstania warszawskiego), ani w zbiorach Archiwum Pro-
wincji Polski Południowej Towarzystwa Jezusowego. 

3	 Jeśli w ogóle wspomina się o relacjach Przybyszewskiego i ks. Pawelskiego, to głównie w kontek-
ście ich polemik z czasów krakowskich. Oprócz wymienionych już prac, por. m.in.: Pławecka, 
2005; Niewiarowska, 2015; Sobieraj, 2019.

https://archiwum1.wixsite.com/archiwum-pma


60

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

męża Jadwigi  – poety Jana Kasprowicza). Z  tego względu często bagatelizują 
znacznie decyzji pisarza, prezentując ją przede wszystkim jako efekt presji jego 
ambitnej żony, dążącej do zawarcia ślubu w Kościele, a nawet jako swoisty akt 
jej „terroru” wobec sławnego męża. W  literaturze przedmiotu poświęconej 
życiu Przybyszewskiego pojawiają się więc niekiedy wzmianki o tym, że Jadwi-
dze Przybyszewskiej „udało się «sterroryzować smutnego szatana» (…), by 
w końcu doprowadzić do nawrócenia na wiarę rzymskokatolicką i «pojednania 
z Bogiem»” (Żurko, 2016, s. 154).
	 W moim przekonaniu warto bliżej przyjrzeć się pojednaniu pisarza z Koś-
ciołem, stanowiącym istotne dopełnienie biografii zarówno jego samego, jak 
też ks. Pawelskiego. Co do Przybyszewskiego, to, jak pisał Jerzy Żurko w arty-
kule poświęconym legendzie literackiej pisarza, jego pojednanie z  Kościołem 
(„nawrócenie”) to jeden z  „punktów szczytowych wspierających legendę” 
artysty, pomimo że „w żaden sposób nie weszło w skład legendy [Przybyszew-
skiego  – M.S.K.] i  nie jest zauważane jako przełom w  życiu pisarza” (Żurko, 
2016, s. 153).

I
„Jezuici tu na gwałt na mnie uderzają”.

Ksiądz Jan Pawelski i Stanisław Przybyszewski 
w młodopolskim Krakowie 

Biologicznych rówieśników, księdza Jana Pawelskiego i pisarza Stanisława Przy-
byszewskiego, połączył młodopolski Kraków, w  którym obydwaj znaleźli się 
w  latach 90.  XIX stulecia. Dwudziestotrzyletni Pawelski (od 16. roku życia 
związany z zakonem jezuitów) przyjechał do Krakowa już w 1891 r., wysłany 
tam przez władze zakonu w  celu odbycia studiów teologicznych w  kolegium 
przy ul. Kopernika 26. W  mieście tym ks. Pawelski przebywał ponad dwie 
dekady (z krótkimi przerwami) – do roku 1918 4. 
	 W trakcie pobytu w Krakowie jezuita podjął wspomniane już studia teolo-
giczne (1891–1897), a także rozwinął aktywność duszpasterską, organizacyjną 
i publicystyczną. W okresie krakowskim Pawelski m.in. zajmował się Towarzy-
stwem im. Piotra Skargi (w  roku 1911 współorganizował I  Wystawę Współ-
czesnej Polskiej Sztuki Kościelnej im. Piotra Skargi, a rok później zorganizował 
Zjazd Skargowski i wydał materiały pokongresowe). Pawelski wszedł również 
do Komitetu Obchodów Setnej Rocznicy Urodzin Zygmunta Krasińskiego 
(1912). Tutaj też uzyskał święcenia kapłańskie (w 1894 r.).

4	 Z przerwami na tzw. trzecią probację, którą Pawelski odbył w Tarnopolu w latach 1896–1897, 
a także z przerwą na początku I wojny światowej, po zajęciu przez wojsko kolegium jezuickiego.



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

61

	 W tamtym okresie ks. Pawelski szczególnie mocno zaangażował się w dzia-
łalność publicystyczną, głównie jako współpracownik (od 1895 r.), a następnie 
wieloletni redaktor (w latach 1902–1918) „Przeglądu Powszechnego” – wyda-
wanego przez jezuitów (od 1884  r.) katolickiego miesięcznika o  charakterze 
społeczno-kulturalnym. Stanowisko redaktora objął Pawelski po zmarłym rok 
wcześniej ks. Marianie Morawskim (Grzebień, 1980, s.  361–363). Artykuły 
publikowane na łamach „Przeglądu Powszechnego” zwracają uwagę, że Pawel-
ski obok spraw religijnych i  społecznych interesował się też krytyką literacką; 
w tym względzie był dociekliwy, bystry, uważny.
	 Należy podkreślić, że ks. Pawelski znalazł się w  Krakowie w  czasie, kiedy 
rodziła się Młoda Polska, zaś samo miasto na jego oczach stawało się centrum 
nowej sztuki i literatury fin de siécle’u. W środowisku krakowskim Pawelski stał 
się rozpoznawalny jako krytyk modernizmu – nowoczesności, która „uśmier-
ciła” Boga, w konsekwencji wiodąc ludzkość ku nihilizmowi, dekadentyzmowi 
i liberalizmowi 5.
	 Stanisław Przybyszewski przybył do Krakowa siedem lat później niż ks. 
Pawelski – na początku września roku 1898, na zaproszenie tamtejszych mło-
dych literatów (niebawem przyjechała tam także jego żona Dagny Juel) (Hel-
sztyński, 1958, s.  208–234). Pisarz zjechał do miasta już w  blasku opromie-
niającego go mitu „genialnego Polaka” („Der geniale Pole”), artysty łamiącego 
konwenanse: „króla bohemy”, „nowego Mesjasza literatury”. Tego rodzaju 
sławę i rozgłos zyskał Przybyszewski kilka lat wcześniej, w czasie swojego pobytu 
w  Berlinie 6. Tam właśnie Przybyszewski, jak pisze badaczka jego twórczości, 
Gabriela Matuszek-Stec:

sformułował koncepcję antropologii jednostki twórczej, pojmowanej jako 
medium nieświadomości, koncepcję „sztuki wykrzyku duszy”, będącej rewela-
cją treści nieświadomych, oraz teorię nowoczesnej powieści, skoncentrowanej 
na uczuciowym i emotywnym życiu bohaterów, dokonujących głębokiej autoa-
nalizy (Matuszek-Stec, 2023, s. 29).

	 Dla porządku przypomnijmy podstawowe fakty związane z pobytem pisarza  
w Krakowie, co prawda znane, bowiem wiele razy opisywane w  literaturze 
przedmiotu, jednak niezbędne jako kontekst do dalszych refleksji. Przybywając 
do Krakowa, Przybyszewski niemal od razu objął redakcję czasopisma „Życie”, 
którym kierował od końca października 1898 do lutego 1900 r. (oprawę gra-
ficzną pisma zlecono Stanisławowi Wyspiańskiemu). Na łamach „Życia” w roku 

5	 Zainteresowany modernizmem ks. Pawelski w  roku 1911 wydał pracę zbiorową pt. Szkice 
o modernizmie, gdzie zamieścił też własny artykuł zatytułowany Katolicyzm i modernizm. 

6	 Na temat twórczości Przybyszewskiego zob.: Matuszek, 1996; 2016; 2023. D.  Matuszek-Stec 
dokonała też najnowszej edycji krytycznej dzieł literackich pisarza: Przybyszewski, 2022–2024. 



62

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

1899 Przybyszewski zamieścił swój programowy Confiteor – manifest polskiego 
modernizmu – oraz rozprawę O nową sztukę; rychło zyskując sławę „inicjatora 
modernistycznego zwrotu w  literaturze” (Matuszek-Stec, 2023, s. 29), a przy 
tym miano „najciężej chorego” pośród modernistów (Gosławiec, 1899, s. 1–2).
	 To właśnie z Przybyszewskim – nowatorem literackim, skandalistą i „bożysz-
czem” krakowskiej bohemy – ks. Pawelski wszedł w spór ideowo-artystyczny. 
Poglądy jezuity dotyczące sztuki (literatury) stanowiły antytezę programu gło-
szonego przez Przybyszewskiego (Stankiewicz-Kopeć, 2012, s. 15–28). Chociaż 
nawet jezuicki krytyk gotów był przystać na ogólną ideę pisarza, iż „sztuka jest 
odtworzeniem duszy we wszystkich jej przejawach”, to bardzo mocno niepoko-
iło go „zbytnie rozszerzenie zakresu sztuki” (Sobieraj, 2019, s. 45), a także ode-
rwanie jej od zasad moralnych i obowiązków społecznych.
	 W świetle swoich wypowiedzi krytycznoliterackich, publikowanych na 
przełomie wieków na łamach „Przeglądu Powszechnego”, ks. Pawelski jawi się 
jako człowiek, który z jednej strony zdaje sobie sprawę z rewitalizującej siły nie-
których nowości kulturalnych, zaś z drugiej ma bardzo poważne zastrzeżenia co 
do konkretnych elementów (idei) „młodej sztuki” i literatury, spopularyzowa-
nych wraz z prądami modernistycznymi. Jezuita krytykował je z punktu widze-
nia zasad katolicyzmu jako niebezpieczne – zarówno w perspektywie indywidu-
alnej, jak i społecznej (narodowej). 
	 Do kwestii krytycznoliterackich  – w  tym także do samego Przybyszew-
skiego – odniósł się ks. Pawelski przede wszystkim w dwóch rozprawach opub-
likowanych na łamach „Przeglądu Powszechnego” w  ostatnich latach  XIX 
stulecia pt.: Program nowej polskiej poezji (1898, t. 60) oraz Z estetyki krakow­
skiego dekadentyzmu (1899, t. 62), jak również w recenzjach publikowanych na 
łamach pisma. Krakowskiego jezuitę w sposób szczególny niepokoiła propago-
wana przez Przybyszewskiego teoria „nagiej duszy” (Mrówka, 2012, s. 45–55), 
którą Pawelski poddał krytyce w  artykule pt. Program nowej polskiej poezji, 
wykazując jej „jednostronność” oraz uznając ją za szkodliwą społecznie. Kry-
tyka „nagiej duszy” musiała dotknąć Przybyszewskiego, skoro odpowiedział 
on na „zaczepki ks. Pawelskiego” i odniósł się do jego „napaści w «Przeglądzie 
Powszechnym»” już w pierwszym (październikowym) numerze redagowanego 
przez siebie „Życia”, zarzucając jezuicie zupełny brak zrozumienia dla swojej 
twórczości: „(…) ksiądz Pawelski pomimo, że czytał moje utwory, czytać nie 
umie (…) Ale smutno, smutno, smutno, że ludzie czytać nie umieją (…)” (S.P. 
[Przybyszewski], 1898, s. 520).
	 Przybyszewski, przestrzegając Pawelskiego przed dalszymi „napadami” na 
„nagą duszę”, dość nieoczekiwanie tłumaczył:

A na „nagą” duszę niech ks. Pawelski, jako teolog i dobry katolik, nie napada, 
bo „naga” dusza tworzyła przepotężne rzeczy. Jej to zawdzięczamy katedry 
w Toledo, Burgos i Notre Dame. Jej to zawdzięczamy objawienia (…). Jej mamy 



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

63

do zawdzięczenia wizje, pomieszczane na kapitelach katedr gotyckich i ukrzyżo-
wanie Chrystusa takiego Domenico Greco (S.P. [Przybyszewski], 1898, s. 520).

W liście napisanym miesiąc później przez Przybyszewskiego do Jana Kasprowi-
cza (z listopada 1898 r.) pisarz, odnosząc się do owej polemiki z ks. Pawelskim, 
donosił: „Jezuici tu na gwałt na mnie uderzają, ale Bóg da, że się im oprę” (Przy-
byszewski, 1937, s. 495). 
	 Tymczasem jezuita ks. Pawelski nie ustawał w  polemikach i  w  opubliko-
wanym w następnym roku artykule pt. Z estetyki krakowskiego dekadentyzmu, 
odnosząc się do twórczości Przybyszewskiego, skonkludował: „Talent pana 
Przybyszewskiego w tak ciasnym obraca się kółku (…) tak jest często niesamo-
wicie patetyczny, dziwacznie obrazujący, chaotyczny i tak goni dziecinnie za bla-
skiem słów, często z pogwałceniem sensu i logiki” (Pawelski, 1899, s. 188–189). 
W ten sposób ks. Pawelski stał się jednym z krytyków poglądów Przybyszew-
skiego na literaturę i sztukę.
	 Warto dodać, że chociaż w okresie krakowskim ks. Pawelski i Przybyszew-
ski starli się „w literackiej polemice”, to wówczas nie zetknęli się ze sobą osobi-
ście. Wspomniał o tym po latach sam ks. Pawelski ([anonim], 1927a, s. 15). Na 
bezpośrednie spotkanie ks. Pawelski i  Przybyszewski musieli poczekać ćwierć 
wieku (do połowy lat 20.). Wtedy los zetknął ich ponownie, tym razem w sto-
licy niedawno odrodzonej II Rzeczpospolitej – jednak już w zupełnie innych 
okolicznościach.

II
„A jednak!”. Przybyszewski – ku przemianie

„Życie”, które pod redakcją Przybyszewskiego stało się trybuną programową 
Młodej Polski, upadło w roku 1900. Niebawem Przybyszewski wyjechał z Kra-
kowa, a jego wyjazd zakończył polemiki z ks. Pawelskim. Losy pisarza, zarówno 
przed jego zamieszkaniem w Krakowie, jak i po wyjeździe z miasta, było burz-
liwe; naznaczone kolejnymi dramatami i  skandalami, w  tym (prawdopodob-
nie) samobójczą śmiercią kochanki Przybyszewskiego i matki jego trójki dzieci, 
Marty Foerder – co wydarzyło się jeszcze w Berlinie w 1896 r. (pisarz przypła-
cił to kilkunastodniowym aresztem), a także licznymi romansami i zdradami. 
	 Mieszkający w Krakowie Przybyszewski w czerwcu 1899 r. wyjechał z odczy-
tem z Krakowa do Lwowa, gdzie rozpoczął romans z Jadwigą Kasprowiczową, 
żoną Jana Kasprowicza, od lat pozostającego z  Przybyszewskim w  serdecz-
nych stosunkach. Jednocześnie pisarz miał też romans z malarką Anielą Pają-
kówną, którego owocem była córka – Stanisława (Helsztyński, 1958, s. 241–
244; Rogacki, 1987, s. 110–111). W 1900 r. od Przybyszewskiego odeszła żona, 
Dagny, która niedługo potem (na początku czerwca 1901 r.) została zastrzelona 



64

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

w Tyflisie (obecnie Tbilisi) przez zakochanego w niej syna kaukaskiego przemy-
słowca Władysława Emeryka. 
	 Śmierć Dagny otworzyła Przybyszewskiemu drogę do związku z Kasprowi-
czową, która porzuciwszy męża i córki, zamieszkała z pisarzem. Kilka lat póź-
niej (w  kwietniu 1905  r.), po uzyskaniu rozwodu z  Kasprowiczem, Jadwiga 
wzięła z Przybyszewskim ślub cywilny. W następnym roku Przybyszewscy prze-
prowadzili się do Monachium, gdzie przebywali do roku 1919 r. Po zakończe-
niu wojny małżonkowie mieszkali m.in. w  Pradze i  w  Poznaniu, a  następnie 
(na początku lat 20.) w Gdańsku. Jesienią roku 1924 zamieszkali w Warszawie. 
	 Ten niełatwy dla obojga związek zakończył awanturniczy okres w życiu pisa-
rza i w pewnym stopniu uporządkował jego życie (Badowska, 2011, s. 34), cho-
ciaż sam Przybyszewski nieraz narzekał na zaborczość Jadwigi (z jednej strony 
eksponował jej rolę w swoim życiu, a z drugiej oskarżał o kolejne niepowodzenia) 
(Helsztyński, 1958, s. 242). Badacze jego twórczości zwracają uwagę, że w tym 
czasie nastąpiło też pewne „przesunięcie myśli” Przybyszewskiego w  zupeł-
nie innym kierunku światopoglądowym niż w okresie berlińsko-krakowskim. 
Przede wszystkim pisarz zaczął dystansować się do postawy dekadenckiej, z jaką 
dotychczas był utożsamiany, jednocześnie poszukując nowej inspirującej idei. 
Jak zauważył Marek Grajek, wówczas w twórczości Przybyszewskiego pojawiają 
się „wątki, wynikające ze zwrotu pisarza w stronę mistyki, co też służyć miało 
zrozumieniu przezeń praw dziejów” (Grajek, 2015, s. 152–153). Światopogląd 
Stanisława Przybyszewskiego ulegał przemianom, w efekcie prowadząc go do – 
dokonanego u schyłku życia – oficjalnego powrotu do Kościoła katolickiego 
(Grajek, 2015, s. 167). 
	 Badacze życia i  twórczości pisarza zwracają uwagę, że autor Synagogi sza­
tana – urodzony i wychowany w rodzinie katolickiej (pisarz zdystansował się od 
katolicyzmu w okresie berlińskim, m.in. pod wpływem pism Fryderyka Nietz-
schego) – przez całe życie czuł „głęboką potrzebę religii i mistycznej ekstazy”, 
jednocześnie przeżywając ostry „konflikt wywołany przyjęciem na siebie odpo-
wiedzialności za głoszony satanizm” (Borzym, 1968, s. 17). Gabriela Matuszek 
podkreśla zaś, że Przybyszewski przez całe swoje życie „był typem religijnym”, 
człowiekiem, który:

wewnętrznie nie mógł zgodzić się na pustą transcendencję i  zaakceptować 
„końca metafizyki” obwieszczonego przez nowożytną epokę. W  świecie post 
mortem Dei będzie poszukiwał innych form komunikacji ze sferą sacrum, 
poprzez różne, niejednokrotnie diaboliczne maski (…) (Matuszek, 2008, s. 388).

Z tego względu pisarz toczył „nieustanny dialog z religią chrześcijańską”, a jego 
utwory pełne były „religijnych odniesień, obrazów katolickiej liturgii, pre-
sji nakazów Dekalogu” (Matuszek, 2008, s.  399). W  innym miejscu wspo-
mniana badaczka trafnie zauważa, że Przybyszewski katolicyzm „miał niejako 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Praga
https://pl.wikipedia.org/wiki/Pozna%C5%84


Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

65

«zakodowany we krwi»”, a w jego pełnej sprzeczności twórczości pojawiają się 
liczne „ślady tłumionej religijności” (Matuszek, 2011, s.  117–118). A  tak na 
marginesie, ów przebijający z utworów Przybyszewskiego „katolicki sentymen-
talizm” i „opar katolicki” drażnił niemieckich – protestanckich krytyków jego 
dzieł (Matuszek, 1996, s. 33, 43, 249).
	 Na przemiany światopoglądu zdystansowanego do katolicyzmu pisarza 
w  następnych dekadach wpłynęły kolejne doświadczenia oraz  – co nie bez 
znaczenia – spadek popularności jego dotychczasowych dzieł 7. W efekcie już 
w okresie I wojny światowej Przybyszewski – jeszcze tak niedawno będący pro-
pagatorem elitarnej koncepcji sztuki  – zaczął występować w  roli orędownika 
idei niepodległościowych (Matuszek-Stec, 2023, s. 32). Coraz bardziej dystan-
sujący się od swojego niedawnego wizerunku pisarz angażował się społecznie, 
charytatywnie i  narodowo. Wykorzystując swoją popularność, Przybyszewski 
„publikował w  całej Polsce ogromną liczbę odezw, artykułów i  listów otwar-
tych, wystawiał sztuki, tworzył komitety, urządzał zebrania, a  nawet kwesto-
wał podczas uroczystości organizowanych ku jego czci” (Matuszek-Stec, 2023, 
s. 33). 
	 Po wojnie pisarz wspierał odrodzoną Rzeczpospolitą, m.in. organizując 
akcje społeczne oraz inicjując przedsięwzięcia patriotyczne i dobroczynne. Bada-
cze twórczości Przybyszewskiego zauważyli, że w tamtym czasie coraz częściej 
w jego wypowiedziach i utworach literackich pojawiały się nie tylko idee patrio-
tyczne, ale nawet wątki mesjanistyczne. Chociaż sam Przybyszewski „nigdy nie 
stał się mesjanistą sensu stricto”, co podkreśla Marek Grajek, autor artykułu 
o Mesjanizmie Stanisława Przybyszewskiego (Grajek, 2015, s. 164–167). 

*
Ostatnie trzy lata swojego życia (od jesieni roku 1924) Przybyszewski spędził 
w  Warszawie, mieszkając na Zamku Królewskim, w  mieszkaniu znajdującym 
się Pałacu pod Blachą (w jego lewym skrzydle) i pracując jako sekretarz spraw 
cywilnych w Kancelarii Cywilnej Prezydenta Rzeczpospolitej, Stanisława Woj-
ciechowskiego. Za zasługi z tamtego okresu Przybyszewski został odznaczony 
Krzyżem Oficerskim Orderu Odrodzenia Polski (1925), a  siedem miesięcy 
przed śmiercią otrzymał także Krzyż Komandorski (1927).
	 Stanisław Przybyszewski zmarł 23 listopada 1927  r. na atak serca w  cza-
sie pobytu w  Jarontach w  majątku Znanieckich. Schorowany pisarz, mający 

7	 Przybyszewski zajął się tematyką wojenną (także z powodów finansowych), m.in. napisał: teksty: 
Polska i  święta wojna, Tyrteusz i  Szlakiem duszy polskiej. Zajmowały go wówczas także reflek-
sje metafizyczne, eschatologiczne, kierujące go ku myśli mistycznej. Potem zainteresował się też 
gnozą, co widać np. w: Il regno doloroso (1924). Zob. Jocz, 2013, s. 48–49.



66

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

wówczas kłopoty finansowe (po obniżeniu mu pensji przez prezydenta 
Mościckiego) 8, przybył tam wraz z żoną kilkanaście dni wcześniej. 

III
 „Narzędzie Boże w nawróceniu pisarza” – o roli 

ks. Pawelskiego w pojednaniu Przybyszewskiego 
z Kościołem katolickim

Ksiądz Jan Pawelski po wyjeździe na stałe z Krakowa w roku 1918 zaprzestał 
aktywności krytycznoliterackiej, odtąd publikując przede wszystkim artykuły 
skupiające się na kwestiach religijnych, społecznych oraz historycznych. Po 
1918 r. Pawelski przebywał m.in. we Lwowie, potem (od roku 1919) zamiesz-
kał w Warszawie, gdzie pozostał przez ćwierć wieku – do końca swojego życia 
(„oprócz r. 1926/27, który spędził w Lublinie”; Grzebień, 1980, s. 362). Ksiądz 
Jan Pawelski i  Stanisław Przybyszewski zamieszkiwali więc w  stolicy w  tym 
samym czasie przez kilka lat – między rokiem 1924 a 1927 (Grzebień i in., 1996, 
s. 494).
	 Mieszkając w  Warszawie, ks. Pawelski odznaczał się dużą aktywnością. 
Przede wszystkim zorganizował placówkę jezuicką przy ul. Świętojańskiej, któ-
rej został superiorem (1921). W stolicy odrodzonego państwa polskiego jezuita 
organizował też kolejne stowarzyszenia katolickie (m.in. Apostolstwo Modli-
twy, Sodalicję Mariańską), był również promotorem Ligii Katolickiej w archi-
diecezji warszawskiej. Przez wiele lat ks. Pawelski opiekował się tamtejszym 
Towarzystwem im. Piotra Skargi (1927–1944): w  roku 1936 jezuita zorgani-
zował w Warszawie Zjazd Skargowski i wydał księgę pamiątkową (Duch Skargi 
w Polsce Współczesnej, Warszawa 1937). Ksiądz Pawelski udzielał także rekolek-
cji w warszawskich szkołach średnich, jak również rekolekcji stanowych – głów-
nie nauczycielom i  oficerom; Grzebień, 1980, s.  361–362). Warto dodać, że 
Pawelski, któremu bliskie były sprawy narodowe, zasłynął w Warszawie także 
jako kaznodzieja. Tak jak niegdyś podziwiany przez siebie Piotr Skarga, tak teraz 
i on sam zabrał głos w sprawach dotyczących niedawno odrodzonej ojczyzny. 
Dnia 28 listopada 1922 ks. Jan Pawelski wygłosił kazanie podczas nabożeń-
stwa w katedrze św. Jana w Warszawie poprzedzającego otwarcie obrad Sejmu 
i Senatu I kadencji (Pawelski, 1922, s. 155–156). 
	 Jako że ks. Jan Pawelski nie był jednym z  wielu anonimowych warszaw-
skich duchownych, mieszkający w stolicy Przybyszewski zapewne nie raz miał 
okazję słyszeć o  swoim dawnym adwersarzu. Jak wynika z  relacji jezuity, to 
właśnie Przybyszewski nawiązał z  nim kontakt w  drugiej połowie roku 1926 

8	 Prezydent Ignacy Mościcki obniżył Przybyszewskiemu pensję z 350 zł na 250 zł. 



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

67

(prawdopodobnie we wrześniu lub na początku października), zaś w  efek-
cie kolejnych ich spotkań nastąpiło pojednanie pisarza z Kościołem (Pawelski, 
1926, s. 3–4]).
	 Jak w  tamtym czasie wyglądała sytuacja Przybyszewskiego? W  roku 1926 
mieszkający na stałe w Warszawie pisarz odbył kolejne podróże w celu podrato-
wania mocno nadwątlonego zdrowia. Najpierw więc Przybyszewscy udali się do 
Sopotu, a potem wyjechali przez Zakopane do Fuschl (w Austrii). Latem roku 
1926 (1 sierpnia) zmarł Jan Kasprowicz, co pozwoliło Jadwidze Przybyszew-
skiej doprowadzić do ślubu kościelnego ze Stanisławem, z  którym od ponad 
dwóch dekad żyła w związku cywilnym. Kilka tygodni później Jadwidze i Sta-
nisławowi Przybyszewskim sakramentu małżeństwa udzielił właśnie ks. Pawel-
ski. Cichy ślub Przybyszewskich odbył się w Warszawie 22 października 1926 r. 
(Helsztyński, 1987, s. 357). Świadkiem ślubu był jezuita ks. Kazimierz Wach.
	 Tuż przed ślubem, 20 października 1926 r., Stanisław Przybyszewski złożył 
w obecności jezuity oświadczenie następującej treści:

Oświadczam, że w wierze katolickiej, w której się urodziłem, chcę żyć i umie-
rać. Za wszystkie wykroczenia przeciwko zasadom tej wiary serdecznie żałuję 
i  pragnę wszystko naprawić. Jak najgłębiej i  jak najszczerzej Kościołowi kato-
lickiemu oddany Stanisław Przybyszewski. Warszawa, 20. X.  1926 ([anonim] 
1927c) 9. 

Dla porządku należy podkreślić, że Przybyszewski nigdy nie był ekskomuni-
kowany przez Kościół, jak również nie nałożono na niego innych kar kościel-
nych, chociaż „jego działalność literacka spotykała się częściowo z ostrą krytyką 
Kościoła katolickiego i była sprzeczna z zasadami religii katolickiej” ([anonim], 
1926d, s. 2). Pomimo tego pisarz – formalnie – nigdy nie odszedł z Kościoła. 
Oświadczenie, podpisane tuż przed ślubem z Jadwigą, w gruncie rzeczy nie było 
więc konieczne. Prawdopodobnie miało jednak uciąć spekulacje na temat wiary 
Przybyszewskiego i jego stosunku do Kościoła.
	 Jak wynika z artykułów zamieszczanych na łamach międzywojennej prasy 
(w  połowie lat 20.), „sensacyjne pogłoski” o  tym, że „znany literat Stanisław 
Przybyszewski zamierza pojednać się z  Kościołem katolickim”, „krążyły po 
Warszawie” już co najmniej od wczesnej jesieni 1926 r. (pisano o tym w gaze-
cie „Gość Niedzielny. Tygodnik dla katolików diecezji częstochowskiej” 1926 r., 
nr 32). Prawdopodobnie bowiem to właśnie w owym czasie zaczęły się regu-
larne spotkania ks. Pawelskiego z Przybyszewskim, o których informacja prze-
dostała się do prasy. 
	 Sprawa stała się głośna w ostatnich dniach października 1926 r. po tym, jak 
ks. Jan Pawelski (za zgodą Przybyszewskiego) poinformował opinię publiczną 

9	 Oświadczenie cytuję za: [anonim], 1927c. Oryginał znajduje się w Ossolineum we Wrocławiu.



68

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

na łamach prasy (najpierw stołecznej) o pojednaniu pisarza z Kościołem (Roga-
cki, 1987, s. 357–358). W następnych dniach i tygodniach informacje na ten 
temat pojawiły się w kolejnych pismach wychodzących w rozmaitych częściach 
kraju. Przykładowo, już 27 października w  „Dzienniku Poznańskim” została 
zamieszczona notatka pod wymownym tytułem pt. Stanisław Przybyszewski 
odwołuje swe błędy przeciw wierze katolickiej ([anonim], 1926d, s. 2).
	 Warto przytoczyć nieco obszerniejsze fragmenty relacji ks. Pawelskiego, sta-
nowiącej podstawowe źródło wiedzy dla autorów kolejnych notatek prasowych 
na ten temat 10, na czele z  poczytnym w  owym czasie „Rycerzem Niepokala-
nej”, miesięcznikiem wydawanym od roku 1922, którego nakłady „wielokrot-
nie przerastały takie czasopisma literackie, jak np. «Wiadomości Literackie» 
czy «Skamander»” (Żurko, 2016, s. 156, przypis 18). Na marginesie ten wysoki 
nakład zawdzięczał „Rycerz Niepokalanej” „między innymi dużym możliwoś-
ciom kolportażu i reklamy, prowadzonym przez samych duchownych i organi-
zacje katolickie, niskim kosztom produkcji, wykonywanej przez zakonników, 
a przede wszystkim kierownictwu pisma – ojcu Maksymilianowi Kolbe” (Zie-
liński, 1981, s.  254). W  styczniowym numerze „Rycerza Niepokalanej” jego 
czytelnicy mogli więc przeczytać artykuł pod wymownym tytułem Nawrócenie 
Stanisława Przybyszewskiego, w  którym zamieszczono relację ks. Pawelskiego 
o dokonanym kilka miesięcy wcześniej pojednaniu Przybyszewskiego z Kościo-
łem. Jezuita pisał:

Lat temu dwadzieścia kilka zetknąłem się po raz pierwszy ze Stanisławem Przy-
byszewskim. Nie osobiście, ale w  literackiej polemice. (….) Oto kilka tygodni 
temu Stanisław Przybyszewski nawiązał ścisłą łączność z  życiem i praktykami 
Kościoła katolickiego. Dawne polemiczne zatargi zamiast go odstraszyć, skie-
rowały go ku mnie. W kilkakrotnej rozmowie zwierzył się ze stanu swej duszy 
przede mną, a oceniając doniosłość tej rzeczy, pozwolił podzielić się tą wiado-
mością ze szerszym ogółem.
	 I nie działo się to wszystko na łożu śmierci! Jest w pełni sił. Mam ufność, 
że zmiana ta znajdzie oddźwięk w dalszej twórczości znakomitego pisarza, któ-
remu oby Bóg pozwolił długie jeszcze lata na chwałę Boga i Ojczyzny pracować 
([anonim], 1927a, s. 15) 11.

Chociaż sam ks. Pawelski w  swojej relacji kapłańskiej nie nazwał przypadku 
pisarza wprost „nawróceniem”, to jednak piszące na ten temat czasopisma kato-
lickie – na przykład „Rycerz Niepokalanej” – na ogół interpretowały go właś-
nie w taki sposób: jako „nawrócenie” grzesznika. Samego zaś Przybyszewskiego 

10	 Niekiedy autorzy artykułów prasowych włączali relację ks. Pawelskiego – w całości lub we frag-
mentach – do swoich tekstów (cytując jezuitę)

11	 Relację tę zamieszczone też wcześniej w innych gazetach (Pawelski, 1926b, s. 3–4; 1926a, s. 5–6).



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

69

okrzyknięto „konwertytą”, którego „długo błąkająca się po manowcach dusza 
znalazła wreszcie drogę do prawdy wiecznej” ([anonim], 1927a, s. 15). 
	 W podobnym tonie w drugiej połowie listopada 1926 r. pisały m.in. „Gazeta 
Kościelna. Tygodnik poświęcony sprawom Kościoła” ([anonim], „Gazeta Koś-
cielna. Tygodnik poświęcony sprawom Kościoła” (R. XXXIII z 28 listopada, 
s.  560–561), „Gość Niedzielny. Tygodnik dla katolików diecezji częstochow-
skiej” i  „Gość Niedzielny. Tygodnik dla ludu katolickiego diecezji śląskiej”, 
a  także „Drwęca z dodatkami: „Opoka Młodzieży” i „Nasz Przyjaciel” ([ano-
nim], 1926a). W  grudniu tego samego roku podobną informację zamieściło 
pismo „Powściągliwość, Praca. Miesięcznik Ilustrowany. Organ Towarzystwa 
Michała Archanioła”. W  styczniu 1927  r. artykuł na ten temat opublikował 
wspomniany już „Rycerz Niepokalanej” ([anonim], 1927a, s.  150). Nato-
miast w lutym 1927 r. wzmianka o „nawróceniu Stanisława Przybyszewskiego” 
ukazała się poza granicami Polski, w  polskojęzycznym „Tygodniku Polskim” 
wychodzącym w  Harbinie  – w  północno-wschodnich Chinach! ([anonim], 
1927b, s. 3). 
	 Dla ówczesnej prasy katolickiej przypadek „smutnego szatana” stał się sym-
bolem tryumfu Boga i  Kościoła we współczesnym świecie  – i  w  taki właśnie 
sposób na ogół prezentowano go czytelnikom. Warto dodać, że dwa lata póź-
niej (już po śmierci pisarza) ks. Józef Makłowicz opisał przypadek „nawróce-
nia” Przybyszewskiego w  moralistycznym Wyborze przykładów ojczystych do 
nauki wiary i obyczajów – publikacji zawierającej „zbiór przykładów nie tylko 
do kazań i wykładu, ale jako czytanka, do bibliotek ludu i młodzieży” (Makło-
wicz, 1928, s. 5) 12. 
	 Prowadzona była swoista ofensywa prasowa dotycząca „nawrócenia” Przy-
byszewskiego, w efekcie której został on włączony „do szeregów głównych lite-
ratów-konwertytów” ([anonim], 1926a, bez numerów stron; [anonim], 1927a, 
s. 15). Musiała ona irytować pisarza, skoro w liście z 8 grudnia 1926 r., skiero-
wanym do nieznanej z nazwiska – „N.N.”, tłumaczył on:

Ja nie jestem żadnym convertitą. Nigdy nie występowałem przeciwko Kościo-
łowi katolickiemu – z pism moich nie potrzebuję odwołać jednego słowa (…) 
może być, że byłem krnąbrnym i nieposłusznym synem świętej matki Kościoła 
katolickiego, ale nigdy się przynależności do niego nie wypierałem. To żadne 
„nawrócenie” ani z strony mej żony, ani też z mojej, to jedynie tylko pokorne 
„pojednanie” się z Kościołem i poddanie się jego przez Boga mu danemu auto-
rytetowi (za: Helsztyński, 1969, s. 341).

Dalej, najwyraźniej zdenerwowany pisarz, podkreślał:

12	 Przypadek pisarza został opisany na s. 56–57, przykład 125.



70

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

I nigdy nie zezwolę na to – jak już na to zakrawa – ten nasz – żony mej i mój 
wspólny akt wielkiej i cichej pokory – mógł zostać wyzyskany w celach jakiej-
śkolwiek propagandy.
	 Było to naszą czystą, głęboką potrzebą pojednanie się z  Kościołem (…). 
A  jeśli ktoś myśli, że ten fakt mojego najgłębszego przeżycia (…) będzie mógł 
wyzyskać w jakichśkolwiek propagandystycznych celach, to spotka go sromotne 
rozczarowanie (za: Helsztyński, 1969, s. 341) 13.

*
Trudno oceniać rzeczywiste motywacje Przybyszewskiego, które doprowa-
dziły go do pojednania z Kościołem, a także trwałość owego aktu – pisarz zmarł 
bowiem rok później. Niemniej jednak o tym, że pojednanie Przybyszewskiego 
z Kościołem (obok aspektów „praktycznych” związanych z jego ślubem kościel-
nym) najprawdopodobniej miało też głębszy wymiar duchowy, może świad-
czyć list napisany przez Przybyszewskiego do ks. Pawelskiego pół roku później – 
wysłany z Sopotu 27 kwietnia 1927 r. – w którym pisarz relacjonował jezuicie 
swoje postępy w  kwestiach praktyk religijnych: „Święty nakaz Kościoła spo-
wiedzi wielkanocnej spełniliśmy razem z żoną tu u znajomego księdza – a mało 
nagrzeszyła moja dusza od tej generalnej spowiedzi, jaką Wielebny Ksiądz Pro-
fesor ode mnie odebrał” (Przybyszewski, 1954, s. 495) 14.

Siedem miesięcy później Stanisław Przybyszewski zmarł w Jarontach, jak wynika 
z relacji mu współczesnych, „opatrzony przed śmiercią olejami świętymi” przez 
ks. Franciszka Matuszewskiego (ówczesnego proboszcza parafii górskiej), który 
kilka dni później przewodniczył mszy pogrzebowej pisarza (Księga pamiąt­
kowa, 1932, s.  64). Katolicka śmierć, a  następnie katolicki pogrzeb niejako 
przypieczętowały pojednanie z  Kościołem „smutnego szatana” Młodej Pol-
ski.  29 listopada Przybyszewski został pochowany z  honorami (według cere-
moniału państwowego) na przykościelnym cmentarzu parafialnym w  Górze, 
niedaleko rodzinnego Łojewa. W uroczystościach pogrzebowych wzięło udział 
ponad dwa tysiące żałobników. Dokładnie miesiąc po swoim mężu (23 grudnia 
1927 r.) zmarła Jadwiga Przybyszewska. 
	 Brakuje informacji potwierdzających uczestnictwo księdza Jana Pawelskiego 
w  pogrzebie Stanisława Przybyszewskiego. W  zachowanych opisach uroczy-
stości pogrzebowych pisarza nie ma wzmianki o jezuicie (Księga Pamiątkowa. 
MCMXXXII, s.  1932) 15. Nie wiadomo także, czy brał on udział w  uroczy-
stej żałobnej mszy św., którą 29 listopada 1926  r. odprawiono w  Warszawie 

13	 List Przybyszewskiego do N.N, pisany z Warszawy (Zamek), 8 grudnia 1926 r.
14	 List S. Przybyszewskiego do ks. J. Pawelskiego TJ w Warszawie, Sopot, 27 kwietnia 1927 r.
15	 Za to można przeczytać: „Ks. proboszcz Franciszek Matuszewski odprawił nabożeństwo żałobne, 

a ks. Bolesław Jaśkowski wygłosił kazanie” (s. 64). 



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

71

„w  katedrze św. Jana z  inicjatywy Straży Piśmiennictwa Polskiego”. Nabo-
żeństwo to  – w  którym uczestniczyły „tłumy przyjaciół i  wielbicieli talentu 
zmarłego pisarza”, a oprawę muzyczną zapewnili artyści opery warszawskiej – 
odprawił ks. kanonik Niemira w asyście duchowieństwa” (jak pisano w gazecie 
„Lech. Gazeta Gnieźnieńska: codzienne pismo polityczne dla wszystkich sta-
nów” z 1927 r., 2 grudnia, R. 29, nr 277 (bez numerów stron). Niestety, ano-
nimowy autor prasowej wzmianki na ten temat nie wymienił nazwisk pozosta-
łych duchownych asystujących księdzu kanonikowi. 

Na zakończenie

Pojednanie Przybyszewskiego z Kościołem dokonane 20 października 1926 r. 
na ogół było interpretowane i prezentowane w katolickiej prasie jako spekta-
kularny przykład konwersji zatwardziałego grzesznika i  skandalisty. Dla tych 
jednak, którzy bliżej znali samego Przybyszewskiego  – zwłaszcza w  ostatnich 
dekadach, pojednanie pisarza z Kościołem nie było nieoczekiwanym „nawróce-
niem” młodopolskiego „smutnego szatana”. Po pierwsze Przybyszewski nigdy 
nie odszedł oficjalnie od Kościoła katolickiego. Po drugie akt ów stanowił efekt 
stopniowych przemian światopoglądowych, jakie zachodziły w życiu i twórczo-
ści Przybyszewskiego na przestrzeni kolejnych lat. Przemian przyspieszonych 
jesienią 1926 r. okolicznościami zewnętrznymi oraz wpływem drugiej żony pisa-
rza, Jadwigi z Gąsowskich primo voto Kasprowiczowej, „towarzyszki jego dłu-
giego schyłku życia” – jak pisał o Przybyszewskiej Boy-Żeleński (Żeleński (Boy), 
1956, s. 51).
	 Wypowiadając się na temat swojego pojednania z  Kościołem katolickim, 
Stanisław Przybyszewski w  sposób szczególny eksponował w  tym względzie 
właśnie rolę swojej żony Jadwigi, jednocześnie podkreślając jej przywiązanie do 
katolicyzmu. We wspomnianym już liście z 8 grudnia 1926 r., pisarz tłumaczył 
jego adresatce, że to Jadwiga była „osią akcji tego mego niesłusznie nazwanego 
«nawrócenia»”. Co więcej, Przybyszewski wyraził żal, iż znacznie wcześniej nie 
przeszła ona na inne wyznanie, co by „niesłychanie ułatwiło” ich życie. W ten 
bowiem sposób umożliwiliby sobie przed laty „ślub w jakimkolwiek kościele – 
jak to czyni tysiące tysięcy małżeństw”. Jednak Jadwiga, nie chcąc „sprzeniewie-
rzać się religii katolickiej”, wolała wystawić się na krytykę społeczną i „odium” 
niż zmienić wiarę – co podkreślał Przybyszewski (list opublikował Helsztyński, 
1969, s. 340) 16. 
	 W istocie, najprawdopodobniej to właśnie mocno przywiązana do katolicy-
zmu Jadwiga Przybyszewska skłoniła pisarza do podjęcia ostatecznych kroków 
w sprawie jego pojednania z Kościołem. Chociaż z kolei sama Przybyszewska 

16	 List S. Przybyszewskiego do „N.N”, pisany z Warszawy (Zamek), 8 grudnia 1926 r.



72

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

w liście (napisanym tuż przed swoim ślubem kościelnym) do przyjaciela obojga 
małżonków, inżyniera Wilhelma Zielonki, umniejszała swoje zasługi w  tym 
względzie, podkreślając, iż po śmierci Kasprowicza to „Stach pomyślał przede 
wszystkim o tym, że trzeba i z Kościołem się pogodzić (…) myśl pierwszą wra-
ził Stach sam”. Pisząc o motywacji, Przybyszewska zaznaczyła: „to robimy dla 
zgody z Kościołem, bo dla ludzi to i tak to nic nie pomoże”, a na koniec dodała: 
„Robię to także dla córek” (za: Helsztyński, 1958, s. 470) 17. 
	 Niezależnie od tego, kto „wyraził myśl pierwszą” o pojednaniu Przybyszew-
skiego z Kościołem: sam pisarz czy też jego żona (co w gruncie rzeczy jest mało 
istotne), faktem jest, że to właśnie ks. Jan Pawelski skutecznie dopełnił reszty od 
strony duchowej i religijnej. Jezuita zadbał też o odpowiednią recepcję informa-
cji na ten temat. To za sprawą ks. Pawelskiego (który jako były redaktor „Prze-
glądu Powszechnego” miał świadomość mocy prasy w tym względzie) fakt ten 
już niebawem stał się znany w całej Polsce (a także poza jej granicami). Zaś sam 
ks. Pawelski od tego czasu zaczął być szerzej rozpoznawalny właśnie jako spo-
wiednik Przybyszewskiego, „narzędzie Boże w nawróceniu pisarza” – jak pisano 
m.in. na łamach poczytnego „Rycerza Niepokalanej” ([anonim], 1927a, s. 15). 
	 W tym kontekście może dziwić fakt, że kiedy cztery lata po śmierci Przy-
byszewskiego o jego pojednaniu z Kościołem wypowiadał się inny duchowny, 
ks. Stanisław Skaziński (który wcześniej przemawiał „nad grobem” pisarza) – 
w artykule zamieszczonym w upamiętniającej zmarłego pisarza Księdze Pamiąt­
kowej – to ani słowem nie wspomniał on o roli w tym względzie ks. Jana Pawel-
skiego, o którego zasługach kilka lat wcześniej rozpisywała się prasa katolicka 
(Skaziński, 1931, s.  8–10). Co więcej, we wspomnianej Księdze Pamiątkowej 
w  ogóle próżno szukać jakiejkolwiek wzmianki o  ks. Pawelskim, nie mówiąc 
już o artykule jego autorstwa poświęconym zmarłemu Przybyszewskiemu! Dla-
czego tak się stało? Trudno jednoznacznie odpowiedzieć na to pytanie. Prze-
oczenie? Bagatelizacja roli ks. Pawelskiego jako tego, który doprowadził do 
pojednania z  Kościołem „długo błąkającą się po manowcach duszę” pisarza? 
Tego do końca nie wiadomo.

*
Tymczasem należy dodać, że rola, jaką przyjął na siebie ks. Jan Pawelski w sto-
sunku do Stanisława Przybyszewskiego, towarzysząc mu w drodze do Kościoła 
(na końcowym etapie życia pisarza), nie była przecież jednorazowym aktem 
w trakcie jego długiej posługi kapłańskiej. Jezuita najwyraźniej czuł się prede-
stynowany do roli pośrednika w  sprowadzaniu do Kościoła „błąkających się 
po manowcach” dusz współczesnych sobie artystów, skoro już blisko dwie 
dekady wcześniej (w  roku 1907) to właśnie on dysponował na śmierć Stani-
sława Wyspiańskiego, którego twórczość znał i  cenił (zwłaszcza Wesele). Przy 

17	 List Jadwigi Przybyszewskiej do Wilhelma Zielonki z dnia 19 października 1926 r. 



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

73

okazji ks. Pawelski – nie zwlekając – zadbał też o odpowiednią recepcję prasową 
owego znamiennego faktu (Pawelski, 1907).
	 Mało tego, na początku roku 1910 podobną duchową posługę jezuita ofe-
rował mieszkającej w Grodnie schorowanej Elizie Orzeszkowej, z którą pozo-
stawał w kontakcie listownym. Niestety, tym razem nie dane mu było spełnić 
jej w stosunku do autorki Gloria victis – zrobił to inny duchowny, mieszkający 
wówczas bliżej umierającej pisarki niż warszawski jezuita (Stankiewicz-Kopeć, 
2012, s. 34). Co jednak, już po śmierci Orzeszkowej, nie przeszkadzało niektó-
rym wierzyć, że pisarka właśnie pod wpływem ks. Pawelskiego  – po okresie 
„wojującego nastawienia do «dewocji»” – „poczuła przypływ wiary”, zaczęła 
„tworzyć rzeczy religijne” i  efekcie „pojednała się z  Kościołem” (Bystrzyński, 
1938, s. 3). 
	 I chociaż do końca nie wiadomo, jaką rolę w istocie odegrał ks. Jan Pawel-
ski w pojednaniu z Kościołem Elizy Orzeszkowej, niemniej jednak jego zasługi 
w tym zakresie w stosunku do Wyspiańskiego oraz autora Synagogi szatana są 
faktem. To ks. Jan Pawelski, dawny adwersarz pisarza, pod koniec życia Przyby-
szewskiego doprowadził do Kościoła jego „długo błąkającą się po manowcach 
duszę”. Jest to ważne, nawet jeśli nie było to spektakularne „nawrócenie” grzesz-
nika  – jak fakt ten przedstawiano na łamach ówczesnej prasy oraz w  morali-
stycznych publikacjach zawierających budujące przykłady „do nauki wiary 
i obyczajów”.

Bibliografia

[anonim] (1926a). Na łono Kościoła Katolickiego powrócił wielki pisarz Stanisław 
Przybyszewski. Drwęca z dodatkami: Opoka Młodzieży i Nasz Przyjaciel. R. IV, 
Nowe Miasto–Pomorze, 30 listopada, nr 140. 

[anonim] (1926b). Nawrócenie się Stanisława Przybyszewskiego. Gazeta Kościelna. 
Tygodnik poświęcony sprawom Kościoła, R. XXXIII, z 28 listopada.

[anonim] (1926c). Nawrócenie Przybyszewskiego. Powściągliwość, Praca. Mie­
sięcznik Ilustrowany. Organ Towarzystwa Michała Archanioła poświęcony spra­
wom wychowawczo-religijnym, kulturalno-społecznym i  narodowym, grudzień, 
R. XX, zeszyt XII. 

[anonim] (1926d). Stanisław Przybyszewski odwołuje swe błędy przeciw wierze 
katolickiej. Dziennik Poznański, R. 65, nr 248.

[anonim] (1927a). Nawrócenie Stanisława Przybyszewskiego. Rycerz Niepokalanej, 
styczeń, 1(61).

[anonim] (1927b). Nawrócenie Stanisława Przybyszewskiego. Tygodnik Polski 
i dodatek handlowo-przemysłowy: Daleki Wschód. Bulletin de Maison Chatoli­
que Polonaise, nr 134 z 13 lutego, Wydawnictwa rok szósty.



74

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

[anonim] (1927c). Ś.P.  Stanisław Przybyszewski a  kościół katolicki. Lech. Gazeta 
Gnieźnieńska: codzienne pismo polityczne dla wszystkich stanów, 2 grudnia, 
R. 29, nr 277.

[anonim] (1927d). Warszawa czci pamięć Ś.P. Stanisława Przybyszewskiego. Lech. 
Gazeta Gnieźnieńska: codzienne pismo polityczne dla wszystkich stanów, 2 grud-
nia, R. 29, nr 277.

Badowska, K. (2011) „Godzina cudu”. Miłość i  erotyzm w  twórczości Stanisława 
Przybyszewskiego. Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódzkiego.

Borzym, S. (1968). Przybyszewski jako filozof. Pamiętnik Literacki: czasopismo 
kwartalne poświęcone historii i krytyce literatury polskiej, 59/1.

Bystrzyński, K. (1938). Pegaz i wół. Kultura: tygodnik literacki, artystyczny i spo-
łeczny, nr 17(105), 3.

Dąbrowski, R. (2015). Kasprowicz, Przybyszewski oraz ona Jadwinia. Warszawa: 
PWN. Wydawnictwo Naukowe.

Gosławiec [Sygietyński, A.] (1899). Porachunki. Neosoteryzm. Gazeta Polska, 
nr 133, 1–2.

Grajek, M. (2015). Mesjanizm Stanisława Przybyszewskiego. Annales Universitatis 
Mariae Curie-Skłodowska Lublin – Polonia, Vol. XXXIII, Sectio FF.

Grzebień, L. (1980). Hasło: „Pawelski Jan (1868–1944)”. W: Polski Słownik Bio­
graficzny, t. 25. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich Wydawnictwo 
Polskiej Akademii Nauk.

Grzebień, L. i in. (oprac.) (1996). Encyklopedia wiedzy o jezuitach na ziemiach Pol­
ski i  Litwy 1564–1995. Kraków: Wydział Filozoficzny Towarzystwa Jezuso-
wego, Instytut Kultury Religijnej. 

Helsztyński, S. (1958). Przybyszewski. Kraków: Wydawnictwo Literackie.
Helsztyński, S. (1969). Meteory Młodej Polski. Kraków: Wydawnictwo Literackie. 
Jocz, A. (2013). Literatura a religia. O potrzebie religioznawczej refleksji w obrębie 

literaturoznawstwa. Humaniora. Czasopismo Internetowe, nr 3(3). 
Krzywicki, L. (1958). Stanisław Przybyszewski. W: L.  Krzywicki, Wspomnienia, 

oprac. J. Wilhelmi, t. 2. Warszawa: Wydawnictwo Czytelnik. 
Maciejowski (1898). Życie Tygodnik Ilustrowany, Literacki, Artystyczny, Naukowy 

i Społeczny, R. II, nr 38/39.
Makowiecki, A.Z. (1980). Trzy legendy literackie: Przybyszewski, Witkacy, Gał­

czyński. Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy. 
Matuszek, G. (1996). „Der geniale Pole”? Niemcy o  Stanisławie Przybyszewskim 

(1892–1992). wydanie drugie rozszerzone. Kraków: Towarzystwo Autorów 
i Wydawców Prac Naukowych „Universitas”.

Matuszek, G. (2008). Stanisław Przybyszewski – pisarz nowoczesny. Eseje i proza – 
próba monografii. Kraków: Wydawnictwo Universitas.

Matuszek, G. (2011). Demony Przybyszewskiego, czyli o szatanie wczesnej nowo-
czesności. Stan Rzeczy, 1(1).

Matuszek, G. (2016). Stanisław Przybyszewski. Europejczyk, Polak – patriota, gim­
nazjalista z Wągrowca. Wągrowiec: Wągrowiecka Oficyna Wydawnicza.



Monika Stankiewicz-Kopeć – Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”

75

Matuszek-Stec, G. (2023). O Stanisławie Przybyszewskim europejskim, patriotycz-
nym i prekursorskim (Szkic przekrojowy). Rocznik Gdański, t. LXXXIII.

Mrówka, K. (2012). Androgyniczny model „nagiej duszy” w twórczości Stanisława 
Przybyszewskiego. Pamiętnik Literacki, nr 4, 45–55.

Niemojewski, A. (1902). Prorok wykolejeńców. Głos, nr 5, 67–68.
Niewiarowska, J. (2015). Od krytycznoliterackiego „przeglądu” do syntezy histo-

rycznoliterackiej. Program nowej polskiej poezji ks. Jana Pawelskiego i Młoda 
Polska w  powieści i  poezji Antoniego Mazanowskiego na łamach „Przeglądu 
Powszechnego”. W: U. Kowalczuk i Ł. Książyk (red.), Historie literatury polskiej 
1864–1914. Warszawa: Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego.

Pawelski, J. (1926a). Nawrócenie się znanego literata Stanisława Przybyszewskiego. 
Gość Niedzielny. Tygodnik dla katolików diecezji częstochowskiej, 21 listopada, 
R. 1, nr 34. 

Pawelski, J. (1926b). Nawrócenie się znanego literata Stanisława Przybyszewskiego. 
Gość Niedzielny. Tygodnik dla ludu katolickiego diecezji śląskiej, 25 listopada, 
R. 4, nr 48.

Pawelski, J. (1898). Nowy program poezji polskiej. Przegląd Powszechny, t. 60.
Pawelski, J. (1899). Z estetyki krakowskiego dekadentyzmu. Przegląd Powszechny, 

t. 62.
Pawelski, J. (1907). Z ostatnich chwil Wyspiańskiego. Czas, 29.11.1907, nr 275.
Pławecka, A. (2005). O  katolickiej krytyce literackiej na tamach „Przeglądu 

Powszechnego” na przełomie  XIX i  XX wieku (wokół tzw. konkursu maryj-
nego). Annales Academiae Paedagogicae Cracoviensis Folia 26 Studia Histori­
colitteraria V.

Pogrzeb Stanisława Przybyszewskiego (MCMXXXII). W: Księga Pamiątkowa. 26 
I 1931, Poznań: [s.n.]; (Rolnicza Drukarnia i Księgarnia Nakładowa).

Przybyszewski, S. (2022–2024). Dzieła literackie, t. 1–11, red. G. Matuszek‑Stec. 
Kraków; Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego. 

Rogacki, H.I. (1987). Żywot Przybyszewskiego. Warszawa: PIW.
Skaziński, S. (MCMXXXII). Stanisław Przybyszewski. W: Księga Pamiątkowa. 26 

I 1931. Poznań: [s.n.]; (Rolnicza Drukarnia i Księgarnia Nakładowa).
Sobieraj, T. (2019). Artysta, sztuka i społeczeństwo. Spory i polemiki wokół Con-

fiteor Stanisława Przybyszewskiego. W: S. Panek (red.), Polemika krytycznolite­
racka w Polsce, t. XIII. Poznań: Wydawnictwo Poznańskiego Towarzystwa Przy-
jaciół Nauk.

S.P. [Przybyszewski] (1898). Życie Tygodnik Ilustrowany, Literacki, Artystyczny, 
Naukowy i Społeczny, R. II, nr 38/39.

Stankiewicz-Kopeć, M. (2012). Krytyk „krakowskiego dekadentyzmu” ks. Jan 
Pawelski SJ (1868–1944). W: S. Cieślak i B. Topij-Stempińska (red.), Społeczeń­
stwo, kultura, wychowanie w poglądach polskich jezuitów okresu II Rzeczypospoli­
tej. Kraków: Wydawnictwo WAM: Akademia Ignatianum.



76

perspektywy kultury /
perspectives on culture
No. 51 (4/2025) 

Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski /
 The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region

Stankiewicz-Kopeć, M. (2024). Hasło: „Pawelski Jan”. W: T.  Kostkiewiczowa, 
G. Borkowska i M. Rudkowska (red.), Słownik krytyki literackiej XIX wieku, 
1764–1918: hasła osobowe. Toruń: Wydawnictwo UMK. 

Taborski, R. (1966). Wstęp do Wyboru pism Stanisława Przybyszewskiego. Wroc-
ław–Warszawa–Kraków: Biblioteka Narodowa, S. I, Nr 190, s. III.

Zdziechowski, M. (1898). Spór o piękno. Przegląd Literacki, nr 7.
Zieliński, Z. (1981). Bibliografia katolickich czasopism religijnych w  Polsce 1918–

1944. Lublin: Wydawnictwo Towarzystwa Naukowego Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego.

Żeleński (Boy), T. (1956). Ludzie żywi. Warszawa: PIW.
Żurko, A. (2016). Legenda literacka jako przedmiot badań socjologii na przykładzie 

legendy Stanisława Przybyszewskiego. W: W. Doliński, J. Żurko, K. Grzeszkie-
wicz-Radulska i S. Męcfal (red.), Rzeczywistość i zapis. Problemy badania teks­
tów w naukach społecznych i humanistycznych. Łódź: Wydawnictwo Uniwersy-
tetu Łódzkiego.

Monika Stankiewicz-Kopeć – dr hab., prof. UIK, absolwentka polonistyki 
na Uniwersytecie Jagiellońskim, pracownik naukowo-dydaktyczny Instytutu 
Dziennikarstwa i  Kulturoznawstwa Uniwersytetu Ignatianum w  Krakowie. 
Zajmuje się literaturą i  kulturą polską w  XIX  w. oraz ich recepcją. Autorka 
monografii: Pomiędzy klasycznością a romantycznością. Młodzi autorzy Wilna 
i Lwowa wobec przemian w literaturze polskiej lat 1817–1828, Kraków 2009; 
Pominięte, niedocenione, niedokończone: studia i  rozprawy o  kulturze litera­
ckiej  XIX wieku, Kraków 2013; Miasto i  modernizacja w  kontekście sporów 
modernizacyjnych w  piśmiennictwie polskim lat 1800–1830. Studia, Kraków 
2018.

Artykuł powstał w  ramach projektu „Wzrost potencjału badawczego w  naukach 
o kulturze i religii w obszarze wkładu kulturowego jezuitów” dofinansowanego ze 
środków Ministra Nauki i Szkolnictwa Wyższego w ramach programu „Regionalna 
inicjatywa doskonałości” (RID).


	Jezuickie dziedzictwo kulturowe Krakowa i Małopolski / The Jesuit Cultural Heritage of Cracow and Małopolska Region
	Monika Stankiewicz-Kopeć
	Pośrednik „długo błąkającej się po manowcach duszy”. Wokół pojednania z Kościołem Stanisława Przybyszewskiego oraz roli, jaką w tym względzie odegrał ks. Jan Pawelski SJ


