
Rocznik Filozoficzny Ignatianum 
The Ignatianum Philosophical Yearbook 

Vol. 31, No. 4 (2025), s. 619–638 
PL ISSN 2300–1402 

DOI: 10.35765/rfi.2025.3104.29 

Krzysztof Koehler
ORCID: 0000‑0002‑5189‑2454 
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ 
ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej 
XVI wieku
“The Courage of the Citizen” (πολιτικὴ 
ἀνδρεία) in Sixteenth-Century Polish Thought

Abstrakt
W artykule rozważa się kwestię obecności w staropolskiej refleksji publicy-
stycznej – głównie wieku XVI – problematyki męstwa obywatela (πολιτικὴ 
ἀνδρεία). Termin ów pojawił się w myśli klasycznej (Arystoteles, Platon, 
Cyceron, stoicy) oraz chrześcijańskiej (św. Augustyn, św. Tomasz z Akwinu) 
i rozpatrywany był w odniesieniu do cnoty męstwa. W okresie klasycznym 
wprowadzono rozróżnienie na męstwo wojenne i męstwo czasów pokoju, 
związane z uczestniczeniem w życiu politycznym. W tekście dowodzi się, 
iż klasyczne i chrześcijańskie rozważania o „męstwie obywatela” przejęto 
w refleksji staropolskiej, aczkolwiek bardzo wyraźnie związano je z zagad-
nieniem sposobu podejmowania decyzji. W pismach Frycza Modrzewskiego 
i innych myślicieli (a także w Odprawie posłów greckich Jana Kochanow-
skiego) interesująco łączy się tę kwestię indywidualnego, pojedynczego 
oporu wobec większości. Wskazano też na pewien krystalizujący się w prak-
tyce politycznej sposób rozumienia obywatelskości jako „opozycyjności” 
(szczególnie w traktacie Krótkie zebranie rzeczy potrzebnych z strony wol-
ności…, jak i w refleksji wiążącej się z rokoszem sandomierskim). Wreszcie 



postawiono pytanie, czy instytucję liberum veto zestawiano z zagadnieniem 
„męstwa obywatela”, i wskazuje się, iż najprawdopodobniej zagadnień 
tych ze sobą nie łączono.

Słowa klucze: męstwo obywatela, liberum veto, opozycja polityczna, 
Andrzej Frycz Modrzewski, Wawrzyniec Goślicki, Odprawa posłów greckich 
Jana Kochanowskiego, rokosz sandomierski.

Abstract
The article considers the issue of the presence of the concept of civic 
courage (πολιτικὴ ἀνδρεία) in Old Polish political thought, particularly 
during the sixteenth century. This term originated in classical (Aristotle, 
Plato, Cicero, the Stoics) and Christian philosophy (St. Augustine and 
St. Thomas Aquinas) and was discussed within the broader context of 
the virtue of courage. In classical thought, a distinction was introduced 
between martial courage and the courage of peacetime, the latter being 
associated with participation in political life. The article argues that 
classical and Christian reflections on “civic courage” were adopted in Old 
Polish discourse, though they were closely tied to the issue of decision-
making processes. In the writings of Frycz Modrzewski and other thinkers 
(as well as in Jan Kochanowski’s Odprawa posłów greckich [The Dismissal 
of the Greek Envoys], this theme is intriguingly linked with the problem 
of individual resistance against the majority. The article also points to 
a crystallizing understanding of citizenship in political practice as a form 
of “opposition”– particularly evident in the treatise Krótkie zebranie rzeczy 
potrzebnych z strony wolności [A Brief Summary of Matters Essential to 
Liberty], as well as in reflections associated with the Sandomierz Rebellion.
Finally, the question is posed whether the institution of liberum veto was 
ever connected with the concept of “civic courage.” The article suggests 
that these issues were most likely not associated with one another.

Keywords: civic courage, liberum veto, political opposition, Andrzej Frycz 
Modrzewski, Wawrzyniec Goślicki, The Dismissal of the Greek Envoys by 
Jan Kochanowski, Sandomierz Rebellion.

W przedstawianym tekście zamierzam zastanowić się nad staropolską 
refleksją poświęconą zagadnieniu odwagi, którą Arystoteles definiuje 
w Etyce nikomachejskiej jako „męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία). 
Na poniższych stronach mam zamiar zadać następujące pytania i poszu-
kać na nie odpowiedzi: 1. Jak rozumieli „męstwo obywatela” staropolscy 
pisarze? 2. Czy łączyli w jakiś sposób kwestię owego męstwa z ustrojem 
politycznym? Spróbuję również zorientować się wstępnie, czy kategorię tę 
łączyli w jakiś sposób ze sposobem podejmowania decyzji politycznych 

620 Krzysztof Koehler



(głosowanie większością czy jednomyślnie)? W tym ostatnim względzie 
dopiero wskażę kierunek przyszłych poszukiwań. 

Zanim jednak przejdziemy do rozważań pisarzy staropolskich, war-
to – choćby w skrócie – przyjrzeć się klasycznej refleksji na temat inte-
resującej nas kwestii.

1.

Łacińskie wczesnonowożytne tłumaczenia πολιτικὴ ἀνδρεία mamy 
przynajmniej dwa: jedno, w klasycznym przekładzie Joannesa Argyro-
lopousa, πολιτικὴ określa jako civilis1. Istnieje też drugie, pochodzące 
z komentarzy Victorina Strigelia, wydanych staraniem jego ucznia Jacoba 
Monaua, gdzie mówi się o politica fortitudo2.

Zdaniem greckiego filozofa „męstwo obywatela” (civilis czy politica)3

zbliża się […] najbardziej [do męstwa we właściwym tego słowa zna-
czeniu], bo obywatele zdają się narażać na niebezpieczeństwo w obawie 
przed grożącymi im ustawowo grzywnami lub zniewagą, albo też w nadziei 
otrzymania zaszczytnego odznaczenia4.

Filozof rozumie przez mężną aktywność publiczną taką, która wiąże 
się z moralnie pięknym celem, bo ów „jest tym, w imię czego człowiek 
mężny naraża się i postępuje zgodnie z nakazami męstwa”5. Arystoteles 
zakłada, że akt męstwa winien być konsekwencją wolnej decyzji czło-
wieka, bo „należy […] być mężnym nie dlatego, że ulega się przemocy, 
lecz dlatego, że to jest nakazem piękna moralnego”6.

1	 Aristotelis Ethicorum sive de moribus ad Nicomachum filium, libri decem (Basilea: per 
Ioannem Oporinum, 1555), 65.

2	 Aristotelis Stagiritae Ad Filivm Nicomachvm, De vita et moribus, Libri X. Conuersi de 
Græco in sermonem Latinum, & argumentis singulorum librorum atque capitum, tum 
scholijs quoque illustrati A Victorino Strigelio (Frankoforte: Christoph Rab, 1583), 287.

3	 Termin „męstwo obywatelskie” wprowadził Platon w Państwie. Platon, Państwo, przeł. 
i oprac. Władysław Witwicki (Kęty: Antyk, 2003), 430C, 128. Natrafiamy w tym miej-
scu na dosyć pokrętne rozumowanie, które objaśnia Witwicki, mówiąc, że męstwo 
polega „na trwałym, nieodpartym i niezachwianym przekonaniu, że straszne jest tylko 
to, co prawo nazywa strasznym, i nic poza tym”. Por. Platon, Państwo, 128. 

4	 Arystoteles, Etyka nikomachejska, przeł. Daniela Gromska (Warszawa: PWN, 2012), 
III. 8, 1116b, 137. 

5	 Ibidem, III. 8, 1115b, 136.
6	 Ibidem, III. 8. 1116b, 138.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 621



Stagiryta definiuje też męstwo w swojej Retoryce, gdzie nazywa je 
„cnotą, która pozwala człowiekowi dokonać w obliczu niebezpieczeństwa 
chwalebnych czynów”. Natychmiast jednak do swojej definicji dodaje 
dopełnienie: „zgodnie z zaleceniami prawa i w jego służbie”7. Męstwo 
łączy tu jednak przede wszystkim z aktywnością wojenną8.

Prawdopodobnie najobszerniej temat męstwa poruszał Cyceron. 
W jego ujęciu zda się być ono niekoniecznie z działalnością wojenną 
związane. W De inventione podaje jego dosyć obszerną charakterysty-
kę, wpierw zaznaczając, iż „męstwo polega na rozważnym podejmowa-
niu niebezpieczeństw i znoszeniu cierpienia”, a następnie wskazując na 
części składowe fortitudo: „wielkość ducha, pewność siebie, cierpliwość 
i wytrwałość”9. Od rozważań o męstwie i pragnieniu obrony „wspólne-
go dobra” rozpoczyna też swój dialog De re publica. Cały zachowany 
wywód wstępny tekstu jest refutacją poglądu, iż filozof czy myśliciel 
winien trzymać się z dala od polityki. Cyceron dowodzi, także na włas-
nym przykładzie i przykładach innych, że jest dokładnie odwrotnie: 
powiada polemicznie, iż „celem naszego istnienia jest wykorzystanie 
najważniejszych przymiotów ducha z myślą o kraju”10. Dopiero gdy one 
zostaną zaspokojone, możemy myśleć o sobie. Męstwo, dodaje wcześ-
niej, realizuje się – w przeciwieństwie do innych „biegłości” – „tylko 
w działaniu”11. Traktuje jednak męstwo podobnie jak Arystoteles – jako 
odwagę narażenia życia i zdrowia dla wspólnoty, chociaż jednocześnie 
zdaje się, że nie tylko męstwo „wojskowe” ma na myśli. Zauważa bowiem 
konieczność znoszenia „niesprawiedliwości” i „krzywd” doznanych od 
współobywateli: to właśnie męstwo pozwala je znosić12.

Znacznie bardziej rozbudowane i z przyjętej tu perspektywy głębsze 
rozważania o męstwie/odwadze (fortitudo) znajdzie czytelnik w rozpra-
wie Cycerona De officiis, napisanej dla syna. Pisarz wskazuje na fakt, iż 

7	 Arystoteles, Retoryka, przeł. Henryk Podbielski (Warszawa: PWN, 1988), I. 9, 1366b, 
105.

8	 Ibidem, I. 9. 1366b, 104. Czytamy tam, iż „największym szacunkiem otacza się ludzi 
sprawiedliwych i  mężnych, ponieważ męstwo przynosi innym największy pożytek 
w czasie wojny, sprawiedliwość zaś zarówno w czasie pokoju, jak na wojnie”.

9	 Cyceron, De inventione. O inwencji retorycznej, przeł. Bartosz Awianowicz (Warszawa: 
Stowarzyszenie Pro Cultura Litteraria i IBL PAN, 2013), II. 163, 237.

10	 Cyceron, O państwie, O prawach, przeł. Iwona Żółtowska (Kęty: Antyk 1999), 13.
11	 Ibidem, 10.
12	 Ibidem, 11.

622 Krzysztof Koehler



męstwo to „cnota walcząca w obronie słuszności”13. Wszystko bowiem, 
co jest pozbawione sprawiedliwości, nie może być cnotliwe.

Niemniej jednak Arpinata poddaje refleksji też kwestię męstwa 
„wewnętrznego”, okazywanego nie w działaniu międzyludzkim. W roz-
ważaniach o wzniosłości i wielkości ducha wskazuje na zagrożenia, które 
posiadanie tych cech niesie. Są to: krnąbrność, pycha, żądza sławy. Do 
kiełznania tych skłonności u osób powołanych do rzeczy wzniosłych 
służy właśnie męstwo. Osób takich okiełznać z zewnątrz („w drodze 
namowy ani skrępowania […] przepisami prawnymi”14) się nie da: 
pozostaje więc ich wewnętrzna umiejętność do opanowywania swych 
skłonności cnotą sprawiedliwości, której niejako wykonawczym czyn-
nikiem jest męstwo. Pragnienie (w polskim przekładzie konsekwentnie 
„żądza”) sławy, wyniesienia, zaszczytów i  urzędów, wszak naturalne 
dla ludzi obdarzonych wielkością ducha, nie może przesłonić celu ich 
działalności: gdyby tak się stało, osoby te straciłyby „niezależność”15. 
W wywodzie Cycerona to zaledwie wstęp do intrygujących humanistów 
rozważań o znaczeniu zatrudnienia „sprawami państwowymi” w opo-
zycji do decyzji tych, którzy w obliczu wymienionych wyżej trudności 
„obrali sobie żywot wolny od zatrudnień publicznych”16. Radzi Cyceron 
nimi nie gardzić (choć oczywiście za pożyteczniejsze uznaje życie dla 
wspólnoty), chyba że ich decyzja wynikła z wygody czy z pogardy dla 
tego, co „ogół ceni tak wysoko”17.

Jedną z przyczyn, dla których jedni nie podejmują bowiem działal-
ności publicznej jest… strach: są oni, powiada filozof, „zbyt wrażliwi na 
ból” oraz „załamują się pod wpływem niesławy”18. Co innego ci drudzy: 
w ich sposobie działania wzruszenia i czyny są znacznie większe niż 
w przypadku schowanych w zaciszu pracowni filozofów: od tych zatem 
należy wymagać, by byli „wolni od trwogi”19.

Pod koniec pierwszej księgi Cyceron porusza tę kwestię jeszcze raz, 
mocno akcentując znaczenie powinności, której celem jest zespolenie 
ludzi i utrzymanie więzi społecznej, i przedkłada ją nad tę powinność, 

13	 Cyceron, O powinnościach, w idem, Pisma filozoficzne, przeł. Wiktor Kornatowski, t. 2 
(Warszawa: PWN, 1960), I. 19. 62, 360.

14	 Ibidem, I. 19. 64, 361.
15	 Ibidem, I. 20. 68, 363.
16	 Ibidem, I. 20. 69, 363.
17	 Ibidem, I. 21. 71, 364.
18	 Ibidem, I. 21. 71, 364.
19	 Ibidem, I. 21. 73, 366.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 623



„której istotę stanowi poznanie i zdobywanie wiedzy”20. Należy, jak sądzę, 
rozumieć te uwagi w ten sposób, że rzetelne postępowanie w przestrzeni 
publicznej musi kierować się męstwem.

Drugą kwestią, której dotyka filozof, odnosząc się do uwag Arysto-
telesa, jest problem dotyczący tego, czy czyny wojenne są większe od 
„osiągnięć pokojowych”21. Myśliciel, nawiązując do przykładów histo-
rycznych ułożonych w pary: Temistokles – wojownik, Solon – prawo-
dawca, Likurg – prawodawca i Pauzaniasz oraz Lizander – wojownicy, 
oraz podając przykłady ze swej aktywności publicznej, dowodzi tezy, iż 
„liczne dokonania pokojowe były donioślejsze i świetniejsze od czynów 
wojennych”22. Wniosek z tego dowodzenia paradoksalnie na pierwszy 
rzut oka przeciwstawia męstwo wojenne „umiejętności wydawania 
mądrych rozstrzygnięć”, niemniej jednak w istocie pisarz dowodzi cze-
goś wprost przeciwnego:

powinnością duszy dzielnej i statecznej jest nie ulegać zatrwożeniu w prze-
ciwnościach i nie dać się – jak się to mówi – zbić z tropu w chwili zaniepo-
kojenia, ale zachować przytomność umysłu, działać rozważnie i nie zatra-
cać zdrowego rozsądku23.

Po czym dodaje: „a choć już to wymaga wielkiej odwagi, wybitny 
charakter musi jeszcze umieć wybiegać myślą w przyszłość…”24.

Co więcej, ten, kto działa publicznie, w przeciwieństwie do tych, 
co walczą, naraża na niebezpieczeństwo nie swoje życie, ale „swą sła-
wę i wziętość u obywateli”25. Sytuacja tego rodzaju (znowu okraszona 
przykładami – tym razem jest to Kallikratidas Lacedemończyk, a potem 
Kleombrot czy przeciwstawiany im Kwintus Maksimus, który to przykład 
wspierany jest znanym cytatem z Enniusza26) wiedzie pisarza do opisania 
takiego rodzaju męstwa, które wiąże się istotowo z działalnością publiczną: 

20	 Ibidem, I. 44. 158, 413.
21	 Ibidem, I. 74.22, 366.
22	 Ibidem, I. 22. 74–75, 366.
23	 Ibidem, I. 23. 80, 369.
24	 Ibidem, I. 23.81, 369.
25	 Ibidem, I. 24. 84, 371.
26	 „Rzeczpospolitą jeden człowiek przez zwłokę ocalił/ Nie chcąc dla jej ratowania unikać 

nawet nagany./ Toteż i sława jego świetniejszym wciąż blaskiem jaśnieje” (ibidem, I. 24. 
84, 372).

624 Krzysztof Koehler



„są  tacy, którzy z  obawy przed wzbudzaniem niechęci do siebie nie 
śmieją wypowiadać swych poglądów, choćby były jak najsłuszniejsze”27.

W Rhetorica ad C. Herennium, jednym z podstawowych podręczni-
ków do nauczania retoryki w szkolnictwie europejskim do XVIII wie-
ku28, przez wieki przypisywanym Cyceronowi, określa się męstwo jako 
„dążenie do spraw wielkich, pogarda dla rzeczy podrzędnych i cierpliwe 
znoszenie trudu ze względu na jego użyteczność”29. W rozdziale 5 ks. III 
mówca znacznie swoją definicję rozszerza, wskazując, jak zauważa Karo-
lina Ekes, na „pożytek związanych z męstwem wyrzeczeń”30. Faktycznie 
bowiem mówi o konieczności podążania za rzeczami wielkimi i wznio-
słymi, a odrzucenia tych, które są niskie i niegodne, po czym podaje 
kilka zasad postępowania:

od żadnej uczciwej sprawy nie należy się cofać ze względu na wielkość 
niebezpieczeństwa lub trudu; hańba jest gorsza od śmierci; żaden ból nie 
powinien zmuszać do odstąpienia od obowiązku; dla prawdy nie należy 
obawiać się wrogów; dla ojczyzny, rodziców, gości, przyjaciół i tych war-
tości, które każe czcić Sprawiedliwość, trzeba być gotowym na wszelkie 
niebezpieczeństwo i podjąć każdy trud31.

Są to zasady, którymi powinno się kierować w działalności publicznej 
bardziej nawet niż li tylko wojskowej.

W pismach stoików fortitudo doczekało się głębszych i złożonych 
analiz, niemniej jednak charakterystyczne dla tej myśli stało się, jak pisze 
Dominika Budzanowska-Weglenda, dociekanie nad sposobami „poko-
nywania strachu i bólu”32. Rozważania aktywności politycznej (arystote-

27	 Ibidem, I. 24.84, 372.
28	 Por. Ernst Robert Curtius, Literatura europejska i  łacińskie średniowiecze, przeł. 

Andrzej Borowski (Kraków: Universitas, 1997), 72.
29	 [Cicero], Ad Herennium, przeł. Harry Caplan (London: Harvard UP, 1954), II. 3, 162: 

„rerum magnarum appetitio et rerum humilium contemptio et laboris cum utilitatis 
ratione perpessio”.

30	 Cyceron, De inventione, II. 163, 237.
31	 [Cicero], Ad Herennium, III. 5, 164–166. (podaję cały ów passus): „Si fortitudinis 

retinendae causa faciendum quid, esse dicemus, ostendemus res magnas et celsas sequi 
et appeti oportere; et item res humiles et indignas viris fortibus viros fortes propterea 
contemnere oportere nec idoneas dignitate sua iudicare. Item ab nulla re honesta peri-
culi aut laboris magnitudine deduci oportere; antiquiorem mortem turpitudine haberi; 
nullo dolore cogi ut ab officio recedatur; nullius pro rei veritate metuere inimicitias; 
quodlibet pro patria, parentibus, hospitibus, Amicis, iis rebus quas Justitia colere cogit, 
adire periculum et quemlibet suscitare laborem”. 

32	 Dominika Budzanowska-Weglenda, „Seneka Młodszy o  cnocie męstwa  – fortitudo, 
czyli o pokonywaniu strachu i cierpienia”, Słowo Krzyża. Rocznik poświęcony teologii 
krzyża oraz duchowości i historii pasjonistów” 3 (2009): 234. 

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 625



lesowskie męstwo obywatelskie) oczywiście zajmowały uwagę stoickich 
myślicieli, choć niekiedy w dosyć zaskakującym kontekście, przykładowo 
w rozważaniach o samobójczej śmierci Katona czy Seneki33.

Chrześcijańska myśl postępuje w kwestii rozważań o męstwie drogą 
klasyczną, choć rozwija zagadnienia o kilka zasadniczych, oczywistych 
wątków34. Z zaskakująco nowej perspektywy spogląda na klasyczną cnotę 
męstwa św. Augustyn, wskazując w De civitate Dei, iż jest ona „naj-
lepszym świadkiem, że […] zło wśród ludzi przebywa”35. Osobne miej-
sce rozważaniom o cnocie męstwa poświęcił w swojej Summie Tomasz 
z Akwinu (II.II, q. 123–128). Porusza w niej temat całkowicie obcy światu 
klasycznemu, rozważając w kwestiach dotyczących męstwa zagadnienie 
męczeństwa (q. 124); hierarchizuje też cnoty, męstwo umieszczając na 
trzecim miejscu: po roztropności, sprawiedliwości, przed umiarkowa-
niem36. W artykule 4. (choć w 5. skupia się głównie na męstwie w obliczu 
śmierci na wojnie) kwestii 123. Tomasz dowodzi, że męstwo „dotyczy nie 
tylko niebezpieczeństwa śmierci, lecz także wszelkich innych przeciw-
ności”. Nie nazywa ich (w przeciwieństwie do przywoływanego przez 
siebie Ambrożego, który dzieli męstwo na wojenne i domowe), choć 
stwierdza, że „za znoszenie innych przeciwności człowiek zyskuje sobie 
miano mężnego pod pewnym względem”37. Mężność w obliczu śmierci 
(zatem w boju) uważa za najwyższy jego wymiar. 

2.

Interesującym novum w zakresie omawianego tematu jest fakt, iż 
pisarze staropolscy połączyli niejako od razu zagadnienie męstwa oby-
watelskiego z zagadnieniem sposobu wspólnotowego podejmowania 
decyzji. Wskazówką dla nich być może mogła być krótka uwaga Cycerona 
poczyniona w De officiis: w sytuacjach niepewnych (podczas społecznych 

33	 Budzanowska-Weglenda, „Seneka Młodszy o cnocie męstwa”: 256–257. 
34	 Por. Martyna Koszkało, „Arystoteles, Tomasz z Akwinu, Jan Duns Szkot: kilka uwag 

o różnicy między starożytnym i średniowiecznym pojmowaniem cnoty”, Roczniki Filo­
zoficzne LXXII/2 (2024): 489–510.

35	 Św. Augustyn, Państwo Boże, przeł. ks. Władysław Kumaniecki, wstęp Jacek Salij (Kęty: 
Antyk, 2002), ks. 19, rozdz. 4, 766.

36	 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Summa Theologiae, przeł. ks. Stanisław Bełch, t. 21, II. II, 
art. 123, q. 12, 17, https://www.katedra.uksw.edu.pl/suma/suma_21.pdf (dostęp: 
16.09.2025).

37	 Ibidem, II. II, art. 123, q. 4, 9, https://www.katedra.uksw.edu.pl/suma/suma_21.pdf 
(dostęp 16.09.2025).

626 Krzysztof Koehler



zamieszek, jak je precyzuje autor w ks. VI swego traktatu): „gdy ludzie 
szlachetni liczą się bardziej od pospólstwa, należy […] wziąć pod uwagę 
ciężar gatunkowy, nie zaś liczbę obywateli”38.

Andrzej Frycz Modrzewski porusza interesujący nas temat politycz-
nego męstwa i jego kontekstów związanych z formami podejmowania 
decyzji kilkukrotnie. Najwcześniej chyba w swojej Mowie o wysłaniu 
posłów na sobór chrześcijański (1546), kiedy przechodzi do ostatniego 
punktu swego wywodu, czyli omówienia, „jacy to powinni być wysłani”39. 
Akcentuje głównie dwie kwestie: wiedzę (szczególną roztropność) 
i posiadanie cnót. Przede wszystkim podkreśla swoistą dla przedmiotu 
soboru erudycję (znajomość języków, teologii i posiadania cech oraz 
umiejętności, które będą mogły być zastosowane w debacie – zatem reto-
ryki i dialektyki, rozumności, bystrości itp.), zarazem jednak zwraca 
uwagę na pewne niebezpieczeństwa, które dostrzega u intelektualistów, 
a mianowicie zaciętość, nieumiejętność słuchania innych, zbytnią żądzę 
sławy, przeto sugeruje, by posłowie nie zeszli na włos „z drogi czystego 
sumienia”40. Niemniej jednak w jednym z fragmentów mówi następująco 
o umiejętności zachowania się w sytuacji debaty:

Pisze Parnomitańczyk, iż może się zdarzyć, że jeden jakiś człowiek ma 
w sprawie odnoszącej się do religii zdanie silniejsze niż cała starszyzna 
sobory. Dodaje nawet i to, że w sprawach religii zdaniu jakiegoś jednego 
prywatnego człowieka popartemu powagą Pisma św. oddać należy pierw-
szeństwo przed zdaniem czy to papieża, czy całego soboru, jeśli one nie 
opierają się na równie mocnych świadectwach Pisma…41

I podaje przykład z soboru nicejskiego, „kiedy to człowiek najczcigod-
niejszy, Pafnucy, zaliczany (jak się zdaje) do całkiem poślednich uczest-
ników, odważył się sprzeciwić całemu soborowi i ostatecznie wszyscy 
zgodzili się na jego zdanie”42. Są to więc cechy odwołujące się do cnoty 

38	 Cyceron, O państwie, 86.
39	 Andrzej Frycz Modrzewski, Mowy, przeł. Edwin Jędrkiewicz, w  Andrzej Frycz 

Modrzewski, Dzieła wszystkie, wstęp Łukasz Kurdybacha, t. 2 (Warszawa: Państwowy 
Instytut Wydawniczy, 1954), 206.

40	 Modrzewski, Mowy, 209.
41	 Modrzewski, Mowy, 208. Adreae Fricii Modrevii, w  idem, De republica emendanda, 

Libri quinque (Basilae: apud Joannis Oporinus, 1559), 792: „Panormitanus scribit, fieri 
posse ut aliquis unus rectius de religione atque reliquus universi conciliis Senatus sen-
tiat. Illud etiam addit, in rebus religionis, sententiam unius alicuius privati hominis, 
authoritate scripturae divinae fultam, praeferanda, esse sententiae vel Papae, vel totius 
concilii, quae non adeo firmis scripturarum testimoniis nitatur”.

42	 Modrzewski, Mowy, 208. Modrevii, w idem, De republica emendanda, 792: „cum Pap-
hnutius vir sanctissimus, et inrepostremos (ut videtur) numeratus universo concilio 

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 627



męstwa, którą Frycz wiąże z odwagą sprzeciwu indywidualnego wobec 
większości. 

Rozwinie je w formie jeszcze bardziej konkretnej, kiedy w swoim 
koronnym traktacie o poprawie Rzeczypospolitej zastanawiał się będzie 
nad senatorami, gdzie analogicznie zwiąże kwestię odwagi zabierania 
głosu z… głosowaniem niewiększościowym. Nakaz brzmi jasno:

Konieczna też jest przy wypowiadaniu własnego zdania odwaga mówienia 
tego, co myślisz (podkr. – K.K.). Ze wszystkim bowiem najbardziej niegod-
ni są być senatorami ci, którzy kryją się ze swą wiarą i cnotą z lęku przed 
władzą czy ludem43.

Po czym rozważa ciekawy problem, kiedy senator wybiera między 
tym, co można, a  tym, czego trzeba dokonać, bowiem, jak zauważa, 
można się tu zasłonić okolicznościami, czyli kierować się pragmatyzmem 
czy – jak wtedy mówiono – roztropnością.

Frycz domaga się swego rodzaju maksymalizmu:

jeśli ludzie stojący w Rzeczypospolitej na najwyższym stopniu godności 
uchylają się od wypowiedzenia zdania, które trzeba powiedzieć na stano-
wisku senatora, to nie dbają oni o swoją godność, uwłaczają swojej powa-
dze, zbiegają spod znaku prawdy, za którą powinni umierać, i mają ją za 
nic44.

Uważa dalej, że głosy należy przy podejmowaniu decyzji ważyć, a nie 
liczyć, ale zarazem zaznacza, że niedobrze jest, gdy król czy ktoś inny 
podejmujący decyzję przychyla się do głosu jednego lub kilku45. Niemniej 
jednak – podając trzy przykłady: przypowieści o głosowaniu członków 
ciała, wzmiankowanego w Mowie soboru nicejskiego i jego głosowaniu 
z uwzględnieniem pojedynczego zdania Pafnucego, wreszcie swoje zma-
gania z głosem większości w kwestii prawa o mężobójstwie – Frycz zdaje 
się ostatecznie bardziej przychylać do ważenia głosów niż do liczenia ich. 

contradicere ausus est; in eiusque tandem sententiam ab omnibus itum est.”
43	 Andrzej Frycz Modrzewski, O  poprawie Rzeczypospolitej, przeł. Edwin Jędrkiewicz, 

w Andrzej Frycz Modrzewski, Dzieła wszystkie, wstęp Łukasz Kurdybacha, t. 1 (War-
szawa: PIW, 1953), 149; Modrevii, De republica emendanda, 46: „Pernecessarium est 
etiam in dicendis sententiis, ut quod sentias, id loqui audeas. Omnino enim indigni 
sunt senatorio ordine, qui fidem et virtutem suam celent, principium populi ve metu”.

44	 Modrzewski, O poprawie Rzeczypospolitej, 149; Modrevii, De republica emendanda, 46: 
„tamen qui in summo dignitatis gradyu in Republica locati, praetermittant sententiam 
dicere, quam loco senatorio dici necesse sit, ii parum consulunt dignitate suae, autho-
ritati suae desunt, veritatem pro qua mori deberent deserunt, ac pro nihilo habent”.

45	 Modrzewski, O poprawie Rzeczypospolitej, 149.

628 Krzysztof Koehler



Oto wnioski: „[…] gdyby na soborze nicejskim nie ważono sobie rozu-
mu i bojaźni Bożej, to bez wątpienia wzgardzono by całkowicie głosem 
jednego Pafnucego wobec większości innych […]”46.

Owszem, powiada Frycz, można próbować wydzielić sprawy niejasne 
i sporne od tych, które są sporne, ale jasne i zbadane. Wtedy w pierwszych 
można iść za głosem większości, w drugich warto ważyć dobro sprawy. 
Sądzę, że pisarz ma świadomość niepewności kryteriów, które stosuje, 
bo wprowadza, jak się zdaje, dodatkowe kryterium, którego opis lepiej 
pozostawić jemu:

To nam przecie mówi rozum ludzki, ten znamienity dar boski, to doradzają 
dobre obyczaje, to nasza wiara, prawdę samą nam zalecająca a potępiająca 
fałsz, to przykazuje Bóg-Chrystus, stwórca wszystkiego, które swoje słowa 
prawdą nazywa, a diabelskie kłamstwem. Więc choćby nie wiem jak wiel-
ka była liczba tych, którzy kłamią z pełną wiedzą i wolą, to czy nie trzeba 
uważać ich za potomstwo tego ojca kłamstwa…47

W takiej sytuacji, uważa pisarz, naród chrześcijański winien się 
odwrócić od nich, nawet gdyby stanowili większość. Jako przykład takiej 
sytuacji podaje właśnie spór o prawo, w którym uczestniczy. Sądzę, że 
Frycz doskonale widzi trudność swego stanowiska (bo jego kryteria 
można równie łatwo odwrócić przeciw pojedynczemu głosowi i uznać 
go za… „diabelskie kłamstwo”). Niemniej jednak połączenie kwestii 
odwagi sprzeciwu ze sposobem podejmowania decyzji zawdzięczamy 
właśnie jemu.

Zadziwiająco niewiele ma do powiedzenia o odwadze senatorskiej 
autor poradnika dla senatora Wawrzyniec Goślicki. Owszem, wymienia 
jak należy cnoty „niezbędne” dla dobrego senatora: ma być on „prudens, 
iustus, fortis, temperans”48, ale znacznie ciekawsze i być może oryginalnie 
makiaweliczne są uwagi o prudentiae, bo mocno „retoryzują” tę cnotę, 
wskazując na jej oczywistą kontekstowość aż po – zdaje się, że wprost 
przejęte od Machiavellego bez podania źródeł – rozważania o koniecz-
ności dysymulacji, niedotrzymywania słowa czy przede wszystkim stoso-

46	 Modrzewski, O poprawie Rzeczypospolitej, 150; Modrevii, De republica emendanda, 47: 
„nisi ratio et niminis respectus apud concilium Nicenum valuisset, haud dubie con-
tempta iacuisset Paphnutii unius sententia, prae tanta multitudine aliorum”.

47	 Modrzewski, O  poprawie Rzeczypospolitej, 151; Modrevii De republica emendanda, 
47: „Hoc enim ratio hominis, praeclarum Dei donum, hoc boni mores suadent; hoc 
professio nostra, veritatem nobis unice commendans, falsitatem damnans; hoc author 
omnium Christus Deus praecipit, qui sermonem suum veritatem, diaboli mendacium 
dicit esse”. 

48	 Wawrzyniec Goślicki, O  senatorze doskonałym księgi dwie. De optimo senatore libri 
duo, przeł. Tadeusz Bieńkowski (Kraków: Arcana, 2000), 292.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 629



wania się do okoliczności. Natomiast uwagi o męstwie raczej utrzymują 
się zgodnie z przyjętą konwencją. Choć zapowiada się ciekawie, bo – jak 
uczy przywoływana tradycja – zaczyna pisarz od wskazania na fakt, iż 
męstwo ma za zadanie zwyciężać „wszelkie wybuchy naszego umysłu 
i kaprysy losu, jako że życie niesie ze sobą wiele różnych przeciwieństw, 
które musimy ominąć albo pokonać”49.

Niemniej jednak w swoim wywodzie następującym po tym zapo-
wiadającym rozważania o męstwie „wewnętrznym” nasz pisarz prawie 
wyłącznie skupia się na męstwie wyrażającym się w działaniu. Męstwo, 
powiada ewidentnie za Cyceronem, „jest to właściwość pomagająca cno-
cie zwyciężać i znosić trudności i jako taka jest ozdobą wszystkich cnót”50, 
i konkluduje: „Bez męstwa roztropność, sprawiedliwość, umiarkowanie 
są słabe i niedołężne, gdyż nie potrafią tak działać skutecznie, jak tamta”51.

Goślicki porusza też obecne w literaturze przedmiotu rozważania 
o „ważeniu” cnoty męstwa (między byciem śmiałkiem czy ryzykantem 
a tchórzem i słabeuszem). Właściwą drogą jest kierowanie się rozumem52.

Owszem, dostrzega za tradycją trzy wymiary przejawiania się 
męstwa (choć żywa pagina mówi jedynie o „Fortitudi duplex”, w sen-
tencji: „Męstwo może przejawiać się w życiu domowym, jak i publicz-
nym, oraz na wojnie”53. I owo męstwo domowe (żywa pagina nazywa je 
„Privata fortitudo”) Goślicki wiąże z zagadnieniem szczęśliwego, czyli 
filozoficznego życia, którego celem jest spokój ducha i godność życia. 
Męstwo publiczne faktycznie właściwie ogranicza do militaris fortitudo 
i w sumie w sprawach państwowych każe się swojemu senatorowi kie-
rować męstwem militarnym, które postrzega jako „chęć podejmowania 
wszelkich niebezpieczeństw i gotowość do ofiary z życia dla dobra pań-
stwa i godziwej sprawy”54.

Niemniej jednak chyba wolno nam przenieść owe zasady męstwa 
wojskowego na postępowanie polityczne, kiedy czytamy, że „Męstwo 

49	 Ibidem, 429: „variis incommodorum periculis, exposita est vitae nostrae conditio, quae 
vel perferre, vel fortier propulsare nos semper convenit”, 428.

50	 Ibidem, 431: „que ingruerint calamitates, dolores, pericula tolerare, et magno excelso-
que animo vincere”, 430.

51	 Ibidem, 431: „Prudentiae, iustitiae, temperantiae vis et affeminata, sine fortitudine; 
illarum est tantum sentire et facere, at huius constantes, animose, viriliter et facere et 
sentire”, 432.

52	 Ibidem, 432: „propter virtutem faciat et in suscipiendo periculo ratione”, 431.
53	 Ibidem, 433: „est autem fortitudinis laus omnis sita, partim in domesticis et publicis, 

partim in militaribus actionibus”, 432.
54	 Ibidem, 433: „in perferendo omni labore et periculo versatus, potissimum vero in 

contemnenda morte, honestatis et reipublicae causa”, 432.

630 Krzysztof Koehler



nakazuje niczym nie dać się zastraszyć, lekceważyć ludzkie rzeczy i mieć 
je za nic”55.

W opisie cnót obywatela, miłośnika ojczyzny, w znanym anonimo-
wym traktaciku Philopolites to jest miłośnik oczyzny (1588) na pierw-
szym planie umieszczone jest męstwo, które autor widzi, za tradycją, jaką 
przedstawiono wyżej, jako „podejmowanie niewczasów, niebezpieczno-
ści i prac”, w sytuacjach, w których obywatel: „walczy o pożytek samej 
Rzplitej”56. Cnota owa wyrasta z miłości do ojczyzny, która jest warun-
kiem sine qua non działania obywatelskiego. Posiłkując się cycerońskim 
odwołaniem do stoików, anonimowy autor broszury wskazuje przy tym 
na działanie męstwa, dowodząc, iż jest to cnota, „która o słuszną spra-
wiedliwość walczy”57, i jednocześnie powtarza tezy o podwójnym niejako 
zastosowaniu tej cnoty: zewnętrznym i wewnętrznym. Dlatego, powiada,

dobry obywatel nie ma dać się zwyciężać ani z poczciwej drogi spierać 
i  człowiekowi żadnemu i poruszeniu myśli swej, także szczęściu i nie-
szczęściu, gdyż prawdziwe męstwo niebezpieczeństwa wszelakie na koniec 
i śmierć samę wzgardza dla uczciwości i sławy i umysł nasz do mądrości 
i sprawiedliwości prowadzi58.

„Uskramianie” wszelkich „cielesnych afektów” to według niego pod-
stawowe i trudniejsze działanie niż opieranie się zewnętrzu, co znowu 
wspiera Goślicki przywołaniem Cycerona (z dołożeniem Owidiusza):

żadna bowiem siła nie jest takowa (jako mówi Cycero), któraby mocą nie 
miała być zwątlona i stłumiona, ale samego siebie człowiekowi zwyciężyć, 
żądze swoje umiarkować, aby żadna zmaza nieuczciwego na świecie życia 
prowadzenia nie znaczyła się, jest to viri fortissimo…59

Nauka o cnotach w Philopolitesie oparta jest na wzorach klasycz-
nych, stąd charakteryzuje autor tę cnotę, szukając dowodów w dziejach 
podawanych przez pisarzy antycznych – wszystkie przykłady jednak nie 
mówią o elemencie walki ze sobą, raczej o ofierze, którą bohaterowie 
składają ze swego zdrowia czy życia dla ojczyzny.

55	 Ibidem, 433–435: „Hoc est proprium fortitudinis, et magnitudinis animi, nihil extime-
scere, omnia haec humana contemnere, nihil non ferendum putare”, 432–434.

56	 Philopolites to jest miłośnik ojczyzny abo o  powinności dobrego obywatela ojczyźnie 
dobrze chcącego krótki traktat (Kraków: druk. M. Wirzbięty, 1588), B3 verso.

57	 Ibidem.
58	 Ibidem.
59	 Ibidem.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 631



W znanym i cenionym pod koniec wieku XVI tekście Krótkie zebranie 
rzeczy potrzebnych z strony wolności (1587)60 nieznany z imienia i nazwi-
ska autor dokonuje swoistej apoteozy obywatelskiego zaangażowania 
pojmowanego jako postawa krytyczna, niezależna i przede wszystkim 
ukształtowana opozycyjnie wobec władzy królewskiej. Pisałem o tym 
obszerniej w innym miejscu61, na potrzeby tego wywodu warto zaś wska-
zać, iż konstruowany w tekście schemat niekiedy samotnego, indywidual-
nego (jak w przypadku przykładów z dziejów relacji Władysława Jagiełły 
czy Witolda i kardynała Zbigniewa Oleśnickiego), a także wspólnoto-
wego oporu wobec królewskiej omnipotencji (wybór mów z Conciones 
Orzechowskiego) zakłada obywatelską czujność wspieraną cnotą męstwa 
w obliczu wyzwań, które stawia przed uczestnikami życia politycznego 
proces polityczny.

4.

Na zakończenie swych uwag chciałbym wskazać na tekst artystyczny, 
który – jak się zdaje – stawia problem męstwa politycznego w samym 
centrum. Mowa o dramacie Odprawa posłów greckich (1578) Jana Kocha-
nowskiego, gdzie wszak mamy opis „nierządnego i bliskiego zginienia 
królestwa” trojańskiego62. W tekście wyraźnie mówi się, iż zasadniczą 
przyczyną tego stanu rzeczy jest nieprzestrzeganie sprawiedliwości. 
Zaburzenie w podejściu do tej cnoty, która – jak czytaliśmy – warun-
kuje funkcjonowanie wspólnoty politycznej, pojawia się we wszystkich 
wymiarach życia publicznego. W tym też kontekście, zepsutego kró-
lestwa, należy, jak mi się wydaje, rozpatrzyć dwie kwestie: jedną jest 
męstwo obywatelskie, które – wszak wiemy już – rozstrzyga się w postę-
powaniu obywateli czy władców. 

Drugą kwestią – prostszą do rozważenia, aczkolwiek mocno związaną 
z pierwszą – jest rozpatrzenie sposobu podejmowania decyzji politycz-
nych w sferze publicznej. Widzimy ją w długim monologu Posłańca, 
który relacjonuje Helenie przebieg obrad trojańskiego zgromadzenia 

60	 Tekst za: Krzysztofa Warszewickiego i  Anonima uwagi o  wolności szlacheckiej, red. 
nauk. Krzysztof Koehler (Kraków: Wydawnictwo Ignatianum, 2010).

61	 Krzysztof Koehler, „Krótkie zebranie rzeczy potrzebnych z strony wolności. Analiza 
intencji”, Horyzonty Polityki 4/7 (2013): 67–88.

62	 O związkach Odprawy posłów greckich ze szlacheckim postrzeganiem polityki pisałem 
w: Krzysztof Koehler, „Odprawa posłów greckich Jana Kochanowskiego a szlacheckie 
postrzeganie polityki”, Myśl Polityczna. Political Thought 2/3 (2020): 51–70.

632 Krzysztof Koehler



politycznego. Wypełniają ją wypowiedzi Króla, Parysa, Antenora 
i Iketaona, po której następuje podjęcie decyzji. Cały ów proces urucha-
miany jest jednak przez wypowiedź króla Priama, z której dowiadujemy 
się, w jaki sposób władca podejmuje decyzje w państwie:

nie zwykłem nic nigdy/
Bez rady waszej czynić (w. 198–199)63.

Zarazem Priam przecież wyraźnie wskazuje na to, iż brak mu pew-
nej cechy politycznego męstwa, o której wspominali klasyczni auto-
rzy: decyzja rady trojańskiej ma być dla niego zabezpieczeniem przed 
nepotyzmem:

Bo aczci to podobno nie darmo rzeczono:
„Krew nie woda”, lecz u mnie pospolitej rzeczy
Powinowacto więtsze. A tak, co się kolwiek
Wam wszytkim będzie zdało, toż i ja pochwalę” (w. 202–205).

Priam wyrzeka się w  ten sposób owego męstwa „wewnętrznego”, 
o którym pisali autorzy traktatów, a co więcej, zdaje się, że wskazuje na 
staropolski mechanizm podejmowania decyzji: „wam wszytkim” – nie 
„większości”. Jego wypowiedź więc – którą kończy nota bene kłamstwo: 
„żony dostał, nie wiem jako” (o Parysie) (w. 206) – jest swoistą prezen-
tacją modelu podejmowania decyzji, a także wyznaniem braku zaufania 
do męstwa „wewnętrznego”: decyzja „wszystkich” ma być obowiązująca.

Jak wiemy jednak z końcowych słów Posła – nie jest to decyzja wszyst-
kich. Nie uciera się głosów w Troi, mimo że król deklaruje inaczej:

Kiedy się rozstąpili, nie było co równać:
Wszyscy przy Aleksandrze, a tam ich garść była (w. 364–365)

Wbrew temu, co napisał autor Odprawy – jednak nie „wszyscy”. To, 
zdaje się, eufemizm: raczej przytłaczająca większość, co zresztą sam 
Priam podkreśla w swojej końcowej wypowiedzi: „Mnie nie lża, jeno 
więtszej części naśladować” (w. 369), czym zresztą podkreśla, iż polity-
kiem, który kieruje się męstwem w sprawach domowych, na pewno nie 
jest. Tylko dla porządku warto przypomnieć, że poniekąd reakcją na te 
wydarzenia jest monolog Ulissesa z otwierającym go dwuwersem: 

63	 Tekst dramatu podaję za wydaniem Jan Kochanowski, Dzieła polskie, oprac. Julian 
Krzyżanowski (Warszawa: PIW, 1972).

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 633



O, nierządne królestwo i zginienia bliskie,
Gdzie ani prawa ważą, ani sprawiedliwość
Ma miejsca… (w. 383–385)

Postacią, która kieruje się na pewno męstwem – w swoich czynach 
i wypowiedziach – jest oczywiście Antenor. W otwierającej dramat sce-
nie stychomytii z Aleksandrem padają jego deklaracje żywcem przejęte 
z tradycji cycerońskiej (łączenie męstwa, dobra rzeczypospolitej, sumie-
nia, sprawiedliwości, przystojności i prawdy). Natomiast nie werbalną, 
tylko realną jego pełną męstwa aktywnością jest mowa wygłoszona pod-
czas obrad trojańskiej rady, kiedy to emocjom sali obrad przeciwstawia 
fakty, które interpretuje poniekąd na niekorzyść wspólnoty trojańskiej. 
Nie ugina się pod szantażem emocjonalnym Parysa ani też nie cofa się 
przed retoryką odwołującą się do rzekomej krzywdy Trojan doznanej od 
Greków. Oto jego ocena historycznych dowodów na trojańskie krzywdy:

(prawda się znać musi),
Nasze niesprawiedliwość do tego upadku nas przywiodła… (w. 294–295)

Antenor więc jest jakby idealnym bohaterem Cycerona, mówcą – 
uczestnikiem życia publicznego – który stawia przed sobą dylemat: czy 
liczy się zwycięstwo w debacie politycznej czy powinności wynikające 
z praktykowania cnót. Wybiera, jak wiemy, powinności. Może powinien 
lepiej argumentować, by zwyciężyć? Wtedy wszak ocaliłby Troję przed 
zagładą, choć swoje moralne pryncypia musiałby jakoś uchylić. Choć 
z drugiej strony – chyba nie: w Troi, królestwie „zginienia bliskim”, nie 
respektuje się męstwa obywatelskiego i głosuje większością, a wtedy cnota 
przegrywa z siłą.

5.

Retoryka obywatelskiej „podejrzliwości” czy sprzeciwu obywa-
telskiego wobec władzy królewskiej dojdzie bardzo wyraźnie do gło-
su w  okresie rokoszu sandomierskiego. W  pismach politycznych 
tego czasu odpowiedzialność indywidualna senatora Rzeczypospo-
litej, niezłomnego Mikołaja Zebrzydowskiego, pojawiać się będzie 

634 Krzysztof Koehler



jako jeden z  czynników oporu społeczeństwa szlacheckiego wobec 
królewskich – domniemanych – machinacji64. 

W znanej i szeroko kolportowanej broszurze z czasów rokoszu „Libe-
ra Respublica  – absolutum dominium  – rokosz” męstwo sprzeciwu 
zdecydowanie wiązano z obywatelskością jako odwagą występowania 
publicznego nawet (czy przede wszystkim) przeciwko najważniejszym 
instytucjom politycznym wspólnoty:

Daje jeszcze ta Rzplta porządna suo civi [swojemu obywatelowi] ślachectwo, 
wielką preeminencyą, wielką prerogatywę, gdy ślachcicowi w tej Rzpltej 
sine metu et timore [bez strachu i obawy] wolno mu o krzywdę Rzpltej 
mówić et in libera caritate [i we właściwej dla człowieka wolnego miłości] 
wolno mu o krzywdę Rzpltej króla rugować, senatora, urzędnika także, 
nie oglądając się na łaskę i niełaskę jego, jedno na samo dobro Rzpltej i na 
prawo pospolite, którego on kiedy będzie posłuszny i będzie cnotliwym, 
nie boi się w takiej Rzpltej króla, nie boi się senatora, hetmana i jego mar-
szałka, wszytko mu wolno, co jedno do poczciwej sławy swej być rozumie 
potrzebnego, ma z każdem wolną palaestram [sąd], wolne campum [pole] 
i wolne prawo, jedno mu złym być nie wolno65. 

Zaskakuje natomiast refleksja staropolska XVII wieku nad instytucją 
liberum veto66. Otóż okazuje się, że stosowanie sprzeciwu przykładowo 

64	 Krzysztof Koehler, „Krytyka parlamentaryzmu w Rzeczypospolitej w literaturze sta-
ropolskiej końca XVI wieku”, Perspektywy Kultury 2/1(41) (2023); Krzysztof Koehler, 
„Retoryka sporu politycznego czasów rokoszu Zebrzydowskiego. Opis przypadku”, 
w „Synthesis viginti annorum”. Bielańskie studia humanistyczne, red. Dominika Budza-
nowska-Weglenda, Dorota Kielak (Warszawa: Wydawnictwo Naukowe UKSW, 2023); 
Krzysztof Koehler, „«Rokosz» or «sejm»? A discussion on political institutions during 
the Sandomierz rebellion”, w The Polish and Anglo-American Constitutional Tradition 
in the 16th–18th Centuries, ed. J. Patrick Higgins, Michał Kuź, Dariusz Makiłła (War-
szawa: Wydawnictwo AEH, 2024).

65	 „Libera Respublica-absolutum dominium  – rokosz”, wyd. Dorota Pietrzyk-Reeves, 
Myśl Polityczna. Political Thought 2/3 (2020): 118.

66	 Poza oczywistą w tym kontekście pracą Władysława Konopczyńskiego, Liberum veto 
(Kraków: Ośrodek Myśli Politycznej, 2002), warto wskazać na prace Zygmunta Ogo-
nowskiego, „Nad pismami A. M. Fredry w obronie liberum veto”, w idem, Filozofia poli­
tyczna w Polsce XVII wieku i tradycje demokracji europejskiej (Warszawa: PAN, 1999), 
9–57; Zbigniewa Wójcika, Liberum veto (Kraków: KAW, 1992) czy Anny Grześkowiak-
-Krwawicz, „Veto – wolność – władza w polskiej myśli politycznej wieku XVIII”, Kwar­
talnik Historyczny, CXI/3 (2004): 141–159. O poglądach politycznych Fredry w interesu-
jącym nas kontekście pisze tak samo Marek Tracz-Tryniecki, Republika versus monar­
chia. Myśl polityczna i  prawna Andrzeja Maksymiliana Fredry (Łódź: Wydawnicwo 
Uniwersytetu Łódzkiego, 2019), szcz. 135–137. Anna Grześkowiak-Krwawicz porusza 
problem „unanimitas czy pluralitas” marginalnie w  swej rozprawie Dyskurs politycz­
ny Rzeczypospolitej Obojga Narodów (Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2018), 
235–237.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 635



dla Andrzeja Maksymiliana Fredry67, głównego obrońcy „starego pra-
wa”, to po prostu mechanizm polityczny, którego używanie nie wymaga 
żadnych dodatkowych odwołań do cnoty męstwa. Jakby jego stosowanie 
było szlachecką prerogatywą, a nie jakimś wyjątkowym aktem odwagi 
cywilnej. Być może oczywistą przyczyną tego stanu rzeczy był fakt, iż 
instytucja ta była, jak zauważa Grześkowiak-Krwawicz,

nie tylko źrenicą, „duszą”, i „twierdzą” wolności, „najdelikatniejszą częścią 
ciała” politycznego Rzeczypospolitej, […] Żadne inne prawo, żadna inna 
instytucja ustrojowa nie zyskało tak wielu tak wzniosłych epitetów […] nie 
tylko jego bezkrytyczni zwolennicy, ale i autorzy nastawieni sceptycznie 
zgadzali się, iż było ono podstawą wolności68. 

Zapewne jednak w rzeczywistości struktury politycznej Rzeczypospo-
litej, w której akcentowało się wartości wiążące się z etosem republikań-
skim, a cnoty polityczne (obyczaje) stawiało się na pierwszym miejscu 
w hierarchii aksjologicznej, refleksja nad obywatelską odwagą miała 
znaczenie nieprzecenione.

Bibliografia

Teksty źródłowe
Aristotelis Ethicorum sive de moribus ad Nicomachum filium, libri decem (Basilea: 

per Ioannem Oporinum, 1555).
Aristotelis Stagiritae Ad Filivm Nicomachvm, De vita et moribus, Libri X. Conuersi 

de Græco in sermonem Latinum, & argumentis singulorum librorum atque 
capitum, tum scholijs quoque illustrati A Victorino Strigelio (Frankoforte: 
Christoph Rab, 1583).

Arystoteles, Etyka nikomachejska, przeł. Daniela Gromska (Warszawa: PWN 
2012).

Arystoteles, Retoryka, przeł. Henryk Podbielski (Warszawa: PWN 1988).
Augustyn, św., Państwo Boże, przeł. ks. Władysław Kumaniecki, wstęp Jacek 

Salij (Kęty: Antyk, 2002).
[Cicero], Ad Herennium, przeł. Harry Caplan (London: Harvard UP, 1954).
Cyceron, De inventione. O inwencji retorycznej, przeł. Bartosz Awianowicz (War-

szawa: Stowarzyszenie Pro Cultura Litteraria, IBL, 2013).

67	 Andrzej Maksymilian Fredro, Scriptorum seu Togae et Belli Notationum Fragmenta, 
wstęp i przypisy Marek Tracz-Tryniecki, przeł Jagoda Chmielewska, Bartłomiej Bed-
narek (Warszawa: Narodowe Centrum Kultury, 2014), 437–455 i 537–569.

68	 Grześkowiak-Krwawicz, „Veto – wolność – władza…”: 142–143. 

636 Krzysztof Koehler



Cyceron, O państwie, O prawach, przeł. Iwona Żółtowska (Kęty: Antyk, 1999).
Cyceron, O powinnościach, w Cyceron, Pisma filozoficzne, przeł. Wiktor Kor-

natowski, t. 2 (Warszawa: PWN, 1960).
Goślicki Wawrzyniec, O senatorze doskonałym księgi dwie. De optimo senatore 

libri duo, przeł. Tadeusz Bieńkowski (Kraków: Arcana, 2000).
Fredro Andrzej Maksymilian, Scriptorum seu Togae et Belli Notationum Frag­

menta, wstęp i przypisy Marek Tracz-Tryniecki, przeł. Jagoda Chmielewska, 
Bartłomiej Bednarek (Warszawa: NCK, 2014).

Kochanowski Jan, Dzieła polskie, oprac. Julian Krzyżanowski (Warszawa: PIW, 
1972).

Krótkie zebranie rzeczy potrzebnych z strony wolności, w Krzysztofa Warszewic­
kiego i Anonima uwagi o wolności szlacheckiej, red. nauk. Krzysztof Koehler 
(Kraków: Wydawnictwo Ignatianum, 2010).

Modrevii Andrae Fricii, De republica emendanda, Libri quinque (Basilae: Joan-
nus Oporinus, 1559).

Modrzewski Andrzej Frycz, Mowy w Jan Kochanowski, Dzieła wszystkie, t. 2, 
przeł. Edwin Jędrkiewicz, wstęp Łukasz Kurdybacha (Warszawa; PIW, 1954).

Modrzewski Andrzej Frycz, O poprawie Rzeczypospolitej, w Jan Kochanowski, 
Dzieła wszystkie, t. 1, przeł. Edwin Jędrkiewicz, wstęp Łukasz Kurdybacha 
(Warszawa: PIW, 1953).

Philopolites to jest miłośnik ojczyzny abo o powinności dobrego obywatela ojczyź­
nie dobrze chcącego krótki traktat (Kraków: druk. M. Wirzbięta, 1588).

Platon, Państwo, przeł. i oprac. Władysław Witwicki (Kęty: Antyk, 2003).
Tomasz z Akwinu, św. Summa Theologiae, przeł. ks. Stanisław Bełch, t. 21 (Lon-

dyn: Wydawnictwo Katolickiego Ośrodka Wydawniczego „Veritas”, 1962).

Książki i monografie
Curtius Ernst Robert, Literatura europejska i  łacińskie średniowiecze, przeł. 

Andrzej Borowski (Kraków: Universitas, 1997).
Grześkowiak-Krwawicz Anna, Dyskurs polityczny Rzeczypospolitej Obojga Naro­

dów (Toruń: Wydawnictwo Naukowe UMK, 2018).
Konopczyński Władysław, Liberum veto (Kraków: Ośrodek Myśli Politycznej, 

2002).
Tracz-Tryniecki Marek, Republika versus monarchia. Myśl polityczna i prawna 

Andrzeja Maksymiliana Fredry (Łódź: Wydawnictwo Uniwersytetu Łódz-
kiego, 2019).

Wójcik Zbigniew, Liberum veto (Kraków: KAW, 1992).

Czasopisma
Budzanowska-Weglenda Dominika, „Seneka Młodszy o cnocie męstwa – for-

titudo, czyli o pokonywaniu strachu i cierpienia”, Słowo Krzyża. Rocznik 
poświęcony teologii krzyża oraz duchowości i historii pasjonistów 3 (2009): 
234–261.

„Męstwo obywatela” (πολιτικὴ ἀνδρεία) w refleksji staropolskiej XVI wieku 637



Grześkowiak-Krwawicz, Anna, „Veto – wolność – władza w polskiej myśli poli-
tycznej wieku XVIII”, Kwartalnik Historyczny CXI (2004): 141–159.

Koehler Krzysztof, „Krótkie zebranie rzeczy potrzebnych z strony wolności (1587). 
Analiza intencji”, Horyzonty Polityki 4/7 (2013): 67–88.

Koehler Krzysztof , „Krytyka parlamentaryzmu w Rzeczypospolitej w literaturze 
staropolskiej końca XVI wieku”, Perspektywy Kultury 2/1(41) (2023): 307–320.

Koehler Krzysztof, „Odprawa posłów greckich Jana Kochanowskiego a szlachec
kie postrzeganie polityki”, Myśl Polityczna. Political Thought 2/3 (2020): 51–70.

Koszkało Martyna, „Arystoteles, Tomasz z Akwinu, Jan Duns Szkot: kilka uwag 
o różnicy między starożytnym i średniowiecznym pojmowaniem cnoty”, 
Roczniki Filozoficzne LXXII/2 (2024).

„Libera Respublica-absolutum dominium”  – rokosz, wyd. Dorota Pietrzyk-
-Reeves, Myśl Polityczna. Political Thought 2/3 (2020).

Rozdziały w monografiach
Koehler Krzysztof, „Retoryka sporu politycznego czasów rokoszu Zebrzydow-

skiego. Opis przypadku”, w „Synthesis viginti annorum”. Bielańskie studia 
humanistyczne, red. Dominika Budzanowska-Weglenda, Dorota Kielak 
(Warszawa: Wydawnictwo Naukowe UKSW, 2023), 311–335.

Koehler Krzysztof, „“Rokosz” or “sejm”? A discussion on political institutions 
during the Sandomierz rebellion”, w The Polish and Anglo-American Consti­
tutional Tradition in the 16th–18th Centuries, red. J. Patrick Higgins, Michał 
Kuź, Dariusz Makiłła (Warszawa: Wydawnictwo AEH, 2024), 83–92.

Ogonowski Zygmunt, „Nad pismami A. M. Fredry w obronie liberum veto”, 
w Zygmunt Ogonowski, Filozofia polityczna w Polsce XVII wieku i tradycje 
demokracji europejskiej (Warszawa: Wydawnictwo PAN, 1999), 9–44.

638 Krzysztof Koehler


