
Rocznik Filozoficzny Ignatianum 
The Ignatianum Philosophical Yearbook 

Vol. 31, No. 4 (2025), s. 671–683 
PL ISSN 2300–1402 

DOI: 10.35765/rfi.2025.3104.32 

Sławomir Soczyński
ORCID: 0000‑0002‑2664‑6833 
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie

Koncepcja wolności słowa i jej 
ograniczeń w perspektywie filozofii 
Józefa Tischnera
The Concept of Freedom of Speech 
and Its Limitations from the Perspective 
of Józef Tischner’s Philosophy

Abstrakt
Artykuł podejmuje próbę konceptualizacji wolności słowa w świetle filozo-
fii ks. prof. Józefa Tischnera ze szczególnym uwzględnieniem jej etycznych 
i dialogicznych fundamentów. Autor wskazuje, że wolność słowa nie może 
być rozumiana wyłącznie jako swoboda wypowiedzi, lecz jako odpowie-
dzialna forma komunikacji ukierunkowana na dobro drugiego człowieka. 
Na tle współczesnych dylematów związanych z mową nienawiści, dezin-
formacją i polaryzacją społeczną Tischnerowska koncepcja etyki dialogu 
staje się propozycją zbudowania przestrzeni komunikacyjnej opartej na 
prawdzie i sumieniu. W artykule zastosowano metodę hermeneutyczną, 
interpretując teksty Tischnera w kontekście filozofii personalizmu, feno-
menologii oraz współczesnych wyzwań medioznawczych.

Słowa klucze: wolność słowa, Józef Tischner, sumienie, prawda, media, 
odpowiedzialność, komunikacja, mowa nienawiści.



Abstract
This article attempts to conceptualise freedom of speech in the light of 
the philosophy of Rev. Prof. Józef Tischner, with particular emphasis on 
its ethical and dialogical foundations. The author points out that freedom 
of speech cannot be understood solely as freedom of expression, but as 
a  responsible form of communication focused on the good of others. 
Against the backdrop of contemporary dilemmas related to hate speech, 
disinformation and social polarisation, Tischner’s concept of the ethics 
of dialogue becomes a proposal to build a  space for communication 
based on truth and conscience. The article uses a hermeneutic method, 
interpreting Tischner’s texts in the context of the philosophy of personalism, 
phenomenology and contemporary media challenges.

Keywords: freedom of speech, Józef Tischner, conscience, truth, media, 
responsibility, communication, hate speech.

Wolność słowa stanowi jedno z fundamentalnych praw człowieka 
i kluczowy element funkcjonowania społeczeństw demokratycznych. 
Współcześnie jej znaczenie i  potrzeba zasadniczo nie są kwestiono-
wane. Przedmiotem intensywnej debaty pozostają jednak granice tego 
prawa oraz jego praktyczna realizacja w kontekście przemian społecz-
nych i politycznych. Dyskusja ta ujawnia napięcie pomiędzy potrzebą 
ochrony wolności jednostki a koniecznością zapewnienia bezpieczeństwa 
oraz przeciwdziałania dyskryminacji i mowie nienawiści. W kontekście 
współczesnych mediów wolność nie sprowadza się jedynie do swobody 
wypowiedzi obywatela, ale obejmuje też rolę i odpowiedzialność mediów 
masowych – zarówno tradycyjnych, jak i cyfrowych – jako głównych 
aktorów kształtujących przestrzeń debaty publicznej. W dobie cyfro-
wej granica między nadawcą a odbiorcą zaciera się, co powoduje, że 
wolność słowa przestaje być wyłącznie indywidualnym prawem i staje 
się zjawiskiem systemowym, wymagającym regulacji oraz świadomego 
uczestnictwa wszystkich użytkowników przestrzeni komunikacyjnej.

Podejmowane są inicjatywy legislacyjne mające na celu ograniczenie 
możliwości publicznego wyrażania niektórych treści w imię ochrony grup 
społecznych narażonych na przemoc słowną i dyskryminację. Z tego powo-
du w 2025 roku dokonano nowelizacji Kodeksu karnego, rozszerzając kata-
log przesłanek dotyczących przestępstw motywowanych nienawiścią – do 
przynależności narodowej, etnicznej, rasowej, wyznaniowej oraz bezwy-
znaniowości dodano wiek, płeć, niepełnosprawność i orientację seksualną1.  

1	 Nowelizacja dotyczy przestępstw wynikających z  uprzedzeń opisanych w  art. 119 
Kodeksu karnego (przemoc i  groźba bezprawna z  przyczyn dyskryminacyjnych), 

672 Sławomir Soczyński



Zwolennicy takich rozwiązań argumentują, że stanowią one niezbędny 
środek w walce z eskalacją wrogości i w utrzymaniu ładu społeczne-
go. Z drugiej strony pojawiają się głosy krytyczne, wskazujące na ryzy-
ko nadmiernej ingerencji państwa w sferę wolności wypowiedzi oraz 
potencjalne nadużycia prowadzące do cenzurowania treści niezgodnych 
z dominującym dyskursem.

W obliczu tych sporów powrót do refleksji nad filozoficznym rozu-
mieniem wolności słowa wydaje się szczególnie istotny. Ważnym punk-
tem odniesienia w tej dyskusji jest myśl ks. prof. Józefa Tischnera, który 
w swojej filozofii człowieka i dialogu wielokrotnie podejmował prob-
lematykę wolności, odpowiedzialności oraz etycznego wymiaru słowa:

Nie należy mylić ideału prawodawstwa z ideałem etyki. Ideałem prawo-
dawstwa jest zbudowanie zewnętrznego ładu między członkami ludzkiej 
społeczności. Ideałem etyki jest coś większego i głębszego – zaprowadzenie 
wewnętrznego ładu w samym człowieku2.

Celem niniejszego artykułu jest analiza koncepcji wolności słowa 
w ujęciu ks. prof. Józefa Tischnera oraz próba wskazania, w jaki sposób 
jego myśl może inspirować współczesną refleksję nad granicami i etyką 
komunikacji w przestrzeni publicznej.

W prowadzonych analizach zastosowano metodę hermeneutyczną, 
pozwalającą na interpretację znaczeń zawartych w tekstach, ze szczegól-
nym uwzględnieniem kontekstu filozoficznego, egzystencjalnego i spo-
łecznego, a także medioznawczego. Hermeneutyka umożliwia analizę 
Tischnerowskiego spojrzenia na – kluczowe w kontekście wolności sło-
wa – takie pojęcia, jak „wolność”, „sumienie” oraz „prawda” w sposób, 
który integruje zarówno językowy wymiar tekstu, jak i jego aksjologiczne 
przesłanie. Zastosowanie tej metody jest uzasadnione charakterem bada-
nego zagadnienia. Analiza wolności słowa i jej granic w ujęciu Tischnera 
wymaga podejścia, które łączy refleksję nad tekstem z próbą odczytania 
jego znaczenia w kontekście relacji międzyludzkich i etyki dialogu – 
centralnego elementu jego myśli.

art. 256 k.k. (mowa nienawiści) oraz art. 257 k.k. (znieważenie i naruszenie nietykal-
ności cielesnej z przyczyn dyskryminacyjnych) (Dz.U. z 2025 r., nr 383, t.j.).

2	 Józef Tischner, Myślenie według wartości (Kraków: Znak, 2002), 369.

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 673



Pojęciowe fundamenty wolności słowa 

W centrum myśli Józefa Tischnera zawsze stał człowiek. Stanowił 
on punkt odniesienia wszelkich rozważań, które przybierały wymiar 
egzystencjalny, etyczny i społeczny. To osoba jest punktem odniesienia 
i perspektywą poszukiwania wszelkich odpowiedzi. Nie chodzi przy tym 
o abstrakcyjny konstrukt, ale o osobę jako wydarzenie historyczne – 
istotę żyjącą, podejmującą wybory, wchodzącą w relacje i posiadającą 
swoją godność. Profesor kategorycznie upominał się o wolność człowie-
ka, ponieważ to ona pozwala mu być sobą. W Sporze o człowieka pisał:

Mój wolny czyn to czyn, którego jestem sprawcą i za który sam mogę odpo-
wiadać. Utrata wolności oznaczałaby utratę siebie. Niewolnik, czyli czło-
wiek pozbawiony wolności, nie tylko nie czyni tego, co chce, ale również 
nie jest tym, kim może i powinien być – nie „jest naprawdę”3.

Nie można więc być prawdziwie osobą bez posiadania rzeczywistej 
wolności. Wolność czyni człowieka kimś – podmiotem. Osoba kształtuje 
samą siebie tylko w wolności. Tym, co czyni nas ludźmi, nie jest sam fakt 
bycia i czynienia, ale wolność – to z niej wyrastają czyny, dzięki którym 
stajemy się osobami moralnymi. „Wolność jest środkiem nieodzownym 
do tego, by człowiek mógł tworzyć siebie jako osobę moralną”4.

Podejście Tischnera do wolności człowieka nie jest jednowymiarowe 
ani nie sprowadza się jedynie do braku zewnętrznego przymusu. Wol-
ność stanowi dla niego centralny wymiar ludzkiego istnienia, moralności 
i relacji. Człowiek staje się naprawdę sobą dopiero wtedy, gdy w wolności 
odpowiada na wezwanie prawdy i dobra. Nie powinno to dziwić, zwa-
żywszy na jego fascynację fenomenologią i personalizmem, które kształ-
towały jego myślenie. Człowiek nie jest dla Tischnera wyłącznie jednost-
ką, lecz osobą zdolną do relacji, do odpowiedzialności i do przekraczania 
siebie. To właśnie w spotkaniu z drugim odkrywa własną tożsamość. 

Wolność według Tischnera nie polega na braku ograniczeń, ale na 
gotowości do podejmowania dobra:

Wolność jest najpierw i  przede wszystkim sposobem istnienia dobra. 
Żaden byt jako byt nie jest wolny, lecz musi być poddany koniecznościom, 
które są w nim i poza nim. (…) Człowiek pojęty wyłącznie jako byt jest 
jednym z ogniw łańcucha przyczynowości. Jedynie dobro jest wolne. Jest 

3	 Józef Tischner, Spór o istnienie człowieka (Kraków: Znak, 1998), 134.
4	 Józef Tischner, Świat ludzkiej nadziei (Kraków: Znak, 2000), 59.

674 Sławomir Soczyński



transcendentne w stosunku do bytu. Człowiek może być wolny i transcen-
dentny, o ile może mieć udział w tym, co dobre. Ale mieć udział w tym, co 
dobre, znaczy wybrać to, co dobre5. 

Wolność nie jest zdolnością do jakiegokolwiek wyboru, ale odpowie-
dzialnością za nadanie sensu swoim czynom. W kontekście komunikacji 
oznacza to zdolność wyboru takich form przekazu, które służą drugiej 
osobie i dobru wspólnemu, a nie jedynie ekspresji jednostkowych emocji 
czy interesów.

 Tischner pisał: „Wolność jest środkiem nieodzownym do tego, by 
człowiek mógł tworzyć siebie jako osobę moralną”6. Wolność wiąże się 
więc z moralnością. Człowiek wolny to ten, który potrafi powiedzieć 
„tak” dobru oraz „nie” złu:

Wolność spełnia się wtedy, gdy kieruje się na zewnątrz samej siebie, ku 
jakiejś wartości, jakiemuś dobru, gdy je wybiera, urzeczywistnia. (…) 
Pierwszym dobrem wolności jest prawda. Dopiero prawda wyzwala, dopie-
ro ona pozwala na zachowanie właściwego dystansu wobec konieczności 
(…). Na początku jest wierność dla wartości prawdy. (…) Porządku tego 
odwracać nie wolno. Nie ma wolności w wyzwoleniu od wartości prawdy7.

To niezmiernie ważne w kontekście wolności słowa. Tylko słowo nio-
sące prawdę może być wolne. Tam, gdzie nie ma prawdy, nie ma wolności 
słowa – panuje samowola.

W tym kontekście Tischner inspirował się m.in. myślą Emmanuela 
Lévinasa i Karola Wojtyły – świętego Jana Pawła II. W duchu filozofii 
dialogu uważał, że wolność ujawnia się i rozwija w relacjach z  inny-
mi; człowiek nie jest bowiem wolny w izolacji. Wolność nie może być 
rozumiana egoistycznie – jej pełny sens odsłania się w odpowiedzi na 
obecność drugiego człowieka, zwłaszcza tego, który cierpi. 

Dla Tischnera wolność jest przestrzenią spotkania z drugim człowie-
kiem, spotkania, które domaga się miłości. Człowiek wolny to człowiek 
zdolny do miłości. Wolność ta

ujawnia się konkretnie jako świadomość tego, czego człowiek „nie musi”. 
Człowiek nie musi okłamywać drugiego człowieka, nie musi go okra-
dać, nie musi zdradzać, nie musi zabijać. Jeśli mimo wszystko to robi, to 

5	 Józef Tischner, Polski młyn (Kraków: Instytut Wydawniczy Księży Misjonarzy „Nasza 
Przeszłość”, 1991), 211.

6	 Tischner, Świat…, 59.
7	 Tischner, Myślenie…, 196.

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 675



znaczy, że jest „zniewolony” albo przez ślepotę, albo przez mroczne siły 
pożądliwości8.

W perspektywie dialogicznej, reprezentowanej m.in. przez Józefa 
Tischnera, bycie wolnym nie polega na izolacji czy unikaniu innych, 
ale na możliwości nawiązania autentycznej relacji z drugim człowie-
kiem, opartej na wzajemnym szacunku i gotowości do komunikacji. 
„Wolność należy do takich wartości, które musi się dzielić z  innymi. 
Wolność «wydojrzewa», przechodząc najpierw od Ja do Ty, potem od Ty 
do Ja, a następnie od Ty i Ja do My. Zwieńczeniem wolności jest My”9. 

Współcześnie koncepcja ta znajduje odzwierciedlenie w  teoriach 
komunikacyjnych Jürgena Habermasa, dla którego przestrzeń publiczna 
musi się opierać na racjonalnej wymianie argumentów i być wolna od 
przemocy symbolicznej10. Z kolei dla Tischnera

Tylko ten, kto doświadczył spotkania, może mówić, że doświadczył źródło-
wo jakiegoś dobra i zła, jakiejś tragiczności, jakiejś wolności (…). Kluczem 
do aksjologii jest spotkanie z drugim. Dopiero dzięki spotkaniu widzimy 
ludzi na scenie życia zorganizowanej w hierarchię, preferujemy i rozumie-
my preferencje innych11.

Tischnerowska etyka dialogu i uznanie drugiego jako partnera komu-
nikacji może stanowić etyczny fundament dla pluralistycznych mediów, 
których rolą jest m.in. przeciwdziałać polaryzacji i radykalizacji opinii 
publicznej.

W tym sensie wolność można określić jako przestrzeń spotkania, 
w której możliwe stają się dialog, wzajemne uznanie oraz wspólne poszu-
kiwanie znaczeń. To właśnie w wolności tworzą się warunki sprzyjające 
prawdziwemu porozumieniu między ludźmi. Brak wolności sprawia 
natomiast, że człowiek pozostaje zamknięty w lęku, narzuconych rolach 
czy własnych interesach, co uniemożliwia pełnowartościowe spotkanie 
z drugim człowiekiem i prowadzi do redukowania go jedynie do funkcji, 
jaką ma spełnić. Wolność ma sens tylko wtedy, gdy prowadzi do soli-
darności i miłości, która – jak podkreśla Tischner – „jest podstawowym 
sposobem uczestnictwa w dobru”12.

8	 Józef Tischner, Ksiądz na manowcach (Kraków: Znak, 2007), 297–298.
9	 Józef Tischner, „Znicestwienie Polski”, Res Publica 6 (1987): 86–88.
10	 Jürgen Habermas, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1 i 2, tłum. Andrzej M. Kaniow-

ski (Warszawa: PWN, 1999).
11	 Por. Tischner, Myślenie…, 489.
12	 Józef Tischner, Spór o istnienie człowieka (Kraków: Znak, 1998), 214.

676 Sławomir Soczyński



Takie rozumienie wolności człowieka jest fundamentem do zrozu-
mienia wolności słowa – ona również nie jest nieograniczona, jednak 
ma kardynalne znaczenie dla dialogu i demokracji. W tym kontekście 
słowo jest czymś więcej niż tylko narzędziem przekazu informacji – może 
służyć spotkaniu lub przemocy, nieść prawdę lub wprowadzać w błąd, 
budować lub niszczyć. We współczesnych mediach cyfrowych słowo 
może przybrać formę hejtu, dezinformacji czy manipulacji obrazem, 
które zacierają granicę między prawdą a propagandą.

Józef Tischner ostrzega przed fałszywym słowem, które nie służy 
dobru. Wskazuje, że prawdziwa wolność, w tym również wolność sło-
wa, musi się opierać na etyce. Wolność nie jest absolutna, bo podlega 
etycznym kryteriom. Mówiąc o wierności prawdzie, Tischner ma na 
myśli wierność

przede wszystkim dla prawdy o ludzkiej wolności, o jej naturze, o warun-
kach spełnienia wolności. (…) Żadna prawda nie może stać się prawdą 
dla człowieka i prawdą człowieka, jeśli za taką nie uzna jej jego wolność. 
(…) Tak więc to, że ja wierzę w posiadaną przeze mnie prawdę, wcale nie 
upoważnia mnie do przekreślania cudzej wolności. Aby wolność spełniła 
się w akcie uznania prawdy, drugi musi sam być przekonany, że to, co mu 
podaję, jest prawdą. (…) Taki jest ludzki ethos. Im więcej jest między nami 
prawdy, tym więcej jest między nami wolności13.

W takiej sytuacji staje się jasne, że nie wszystko, co uznajemy za praw-
dę, powinniśmy – a nawet możemy – wypowiadać. Należy uwzględnić 
subiektywną stronę jej odbioru przez konkretną osobę oraz kontekst, 
w jakim jest ona wypowiadana. Nie chodzi tu o relatywizowanie prawdy, 
lecz o spojrzenie na nią w konkretnym kontekście i dostrzeżenie jej relacji 
z dobrem. Pytanie brzmi: Czy ta prawda służy dobru? 

Hierarchia prawd mierzonych dobrem stanowi istotę myślenia Józefa 
Tischnera, który koncentrował się na praktycznym dramacie dobra i zła, 
czyniąc Dobro – a nie abstrakcyjną Prawdę – głównym punktem swojej 
filozofii. W tym miejscu dochodzimy do zasadniczego pytania o granice 
wolności słowa, które dla Tischnera wyznacza właśnie dobro. Słowo, 
które nie służy dobru, nie może korzystać z wolności.

13	 Tischner, Myślenie…, 196–197.

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 677



Sumienie wyznacznikiem granic wolności słowa

Granicą wolności słowa dla Tischnera jest odpowiedzialność za praw-
dę, która ma na względzie dobro osoby. Granicę tę wyznacza sumienie: 
„Sumienie to jest przede wszystkim to, co odkrywa nam «co» i «wobec 
kogo» mamy robić. Powiedzmy z naciskiem, że w tym «co» i «wobec 
kogo» najważniejsze jest «wobec kogo», a dopiero potem pojawia się 
«co»”14. Tischner, diagnozując stan współczesnego człowieka, dostrzegał 
jego wyrzeczenie się sumienia, ucieczkę od tego wewnętrznego głosu. 
Pisał:

Głos sumienia we współczesnym świecie jest więc taki: chciej mieć sumie-
nie. Nie chodzi już o to, co robić, a czego nie robić; kogo ratować, a kogo 
nie; myśleć, czy nie myśleć – chodzi po prostu tylko o to, aby „chcieć mieć 
sumienie”15.

W praktyce dziennikarskiej sumienie może się objawiać w decyzjach 
redakcji, dotyczących np. opublikowania materiałów mogących godzić 
w dobro jednostki lub grupy społecznej, nawet jeśli są one prawdziwe. 
Takie dylematy wskazują, że wolność słowa musi być zawsze sprzężona 
z refleksją nad konsekwencjami przekazu i odpowiedzialnością wobec 
odbiorcy.

W ujęciu Józefa Tischnera sumienie nie jest jednak jedynie „wewnętrz-
nym głosem” czy subiektywnym odczuciem moralnym, ale stanowi głę-
boką egzystencjalną przestrzeń spotkania człowieka z prawdą o świecie 
i o nim samym. Tischner odwoływał się do pojęcia „prawdy sumienia” 
jako szczególnego rodzaju prawdy – nie poznawczej, ale aksjologicznej, 
wpisanej w doświadczenie człowieka jako istoty moralnej. Prawda ta nie 
objawia się poprzez logiczne rozumowanie czy naukową analizę, lecz 
dzięki przeżyciu, w którym człowiek zostaje wezwany do aktu podjęcia 
dobra i odrzucenia zła. 

W tym sensie idea sumienia jest u Tischnera nie tylko arbitralnym 
sądem jednostki, lecz przede wszystkim miejscem, w którym odsłania się 
sens istnienia i etyczna struktura świata. Człowiek doświadcza prawdy 
nie jako zestawu abstrakcyjnych norm, ale jako głosu, który domaga się 
odpowiedzi – jako wydarzenia, które dotyka go w jego wolności i odpo-
wiedzialności. Sumienie jest więc miejscem, w którym prawda staje się 
osobistym zobowiązaniem.

14	 Józef Tischner, Alfabet Tischnera (Kraków: Znak, 2012), 237.
15	 Józef Tischner, „Refleksje o  istocie sumienia”, w  Sumienie. Głos Boga w  duszy, red. 

Marek Czekański (Kraków: Wydawnictwo M, 2002), 217.

678 Sławomir Soczyński



Tischner podkreślał, że prawda sumienia ma charakter dialogiczny. 
Nie jest to tylko „moja” prawda, ale prawda, która mnie przekracza – 
pochodzi z innego źródła: od Innego, z wartości, od Boga – i domaga się 
uznania. W tym kontekście sumienie nie służy legitymizowaniu dowol-
nych wyborów, lecz – przeciwnie – konfrontuje człowieka z wymagania-
mi, które mogą być trudne, jednak prowadzą do autentycznego dobra 
i wolności. Nie chodzi jedynie o to, by odczytać, co mam robić, a czego 
unikać.

Chodzi o zachowanie, które płynie z wnętrza człowieka. Aby przepis mógł 
budować moralność, musi być akceptowany przez sumienie. Sumienie to 
zmysł czytania drogowskazów. Tylko ono wie, na który drogowskaz zależy 
zwrócić uwagę tu i teraz16.

W myśli filozoficznej Tischnera sumienie nie jest sędzią, ale przyja-
cielem prawdy prowadzącej człowieka do dobra. W tej perspektywie wol-
ność słowa odrzuca kłamstwo, manipulację czy propagandę. W mediach 
sumienie dziennikarza powinno pełnić funkcję wewnętrznego regulatora 
rzetelności.

Prawda punktem odniesienia do wolności słowa 

W dobie mnożących się źródeł informacji i dominacji treści viralo-
wych Tischnerowskie rozumienie prawdy jako relacyjnego i dialogicz-
nego doświadczenia może stanowić przeciwwagę dla logiki clickbaitu 
i viralizacji, często wypaczającą sens komunikacji. Potrzebna jest nowa 
etyka medialna, która będzie uwzględniać złożoność współczesnego 
przekazu oraz opierać się nie tylko na faktach, ale także na intencjonal-
ności i relacyjności prawdy.

Dla Tischnera prawda jednak nie była pojęciem jednoznacznym. 
Swoją koncepcję prawdy rozwijał on przede wszystkim, opierając się na 
filozofii dialogu, fenomenologii i personalizmie. Odrzucał zarówno czy-
sto formalne, jak i dogmatyczne jej ujęcia. Prawda była dla niego przede 
wszystkim rzeczywistością spotkania między człowiekiem a światem, 
człowiekiem a człowiekiem, a ostatecznie również między człowiekiem 
a Bogiem.

Prawda jest personalna. Prawda jest sposobem bycia konkretnego czło-
wieka, o  ile człowiek ów wybiera swe własne bycie-w-prawdzie. (…) 

16	 Józef Tischner, Etyka solidarności (Kraków: Znak, 1981), 17.

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 679



Wybierając sposób bycia w prawdzie, człowiek nie wybiera żadnej kon-
kretnej prawdy, wybiera jednak coś, co z każdą prawdą jest ściśle związane, 
wybiera godność17.

Można powiedzieć, że prawda była dla Tischnera wydarzeniem, któ-
re dokonuje się w dialogu, w relacji twarzą w twarz, „nie osiągnie się 
prawdy w samotności. W samotności łatwo o iluzję. Stąd konieczność 
pluralizmu”18. 

Tworząc swoją koncepcję prawdy, Tischner wyróżnił jej trzy typy, 
które człowiek poznaje w swoim życiu:

1.	 Prawda racjonalna  – prawda nauki, zgodność sądu 
z rzeczywistością.

2.	 Prawda egzystencjalna – prawda sumienia, prawda życia, która 
mówi, kim naprawdę jestem.

3.	 Prawda miłości – najgłębsza prawda, która objawia się w spotka-
niu z drugim człowiekiem i z Bogiem19.

Dla Tischnera te trzy poziomy nie wykluczają się – prawda miłości 
i sumienia jest jednak ważniejsza niż czysto formalna prawda logiczna. 
Filozof mocno przeciwstawiał prawdę kłamstwu, będącemu narzędziem 
zniewolenia. Powtarzał, że kłamstwo jest jedną z największych form znie-
wolenia – zarówno dla mówiącego, jak i słuchającego. Udowadniał, że 
w systemach totalitarnych prawda była zakłamywana, przez co ludzie 
tracili możliwość prawdziwego myślenia, działania, bycia sobą. 

Tischner – niezwykle przenikliwy analityk rzeczywistości społecz-
nej i politycznej – w swojej publicystyce i esejach często przyglądał się 
kondycji polskiego społeczeństwa w  okresie PRL oraz transformacji 
ustrojowej. Jednym z  ważnych wątków, jakie podejmował, był  – jak 
wiadomo – fenomen homo sovieticus, czyli człowieka ukształtowanego 
przez system totalitarny, który wyparł ze świadomości odpowiedzialność, 
prawdę i autentyczność. 

W koncepcji homo sovieticus Tischner dostrzegał przede wszystkim 
zredukowane i zakłamane słowo, które nie służy już ani komunikacji, ani 
szukaniu prawdy, lecz pełni funkcję przetrwania, konformizmu lub pro-
pagandy – jest to słowo, które nie wyraża rzeczywistości, ale ją zaciemnia. 
Dla Tischnera homo sovieticus nauczył się mówić nie to, co myśli, lecz 
to, co wypada mówić. Zjawisko to ma dziś swoją analogię w praktykach 

17	 Józef Tischner, „Nadzieja szukająca prawdy”, Znak 12(373) (1985): 9.
18	 Józef Tischner, „Trzy sprawy (Słowo do Zjazdu «Solidarności»)”, Tygodnik Powszechny 

41 (1981).
19	 Józef Tischner, Polski kształt dialogu (Kraków: Znak, 2002).

680 Sławomir Soczyński



autocenzury, tworzenia „baniek informacyjnych” czy wykorzystywania 
mediów do utrwalania dominujących narracji.

Tischner podkreślał, że takie słowo zrywa więź z prawdą, a przez to 
przestaje być przestrzenią spotkania między ludźmi i staje się narzędziem 
ideologii. To język, który nie buduje wspólnoty, lecz ją dzieli, który nie 
ma na celu zrozumienia, ale służy władzy, sieje strach lub wprowadza 
manipulację. Wskazywał też, że w takim zafałszowanym języku zaciera 
się odpowiedzialność mówiącego. Skoro nie liczy się to, co jest prawdą, 
ale to, co skuteczne lub dozwolone, to słowo traci swój wymiar etyczny. 
W myśli Tischnera wolność słowa nie może być oderwana od prawdy 
i sumienia, bo w przeciwnym razie staje się pustym nadużyciem.

Zakończenie

Z perspektywy nauk o komunikacji myśl Józefa Tischnera można 
odczytać jako propozycję etyki dialogu, w którym wolność słowa nieroze-
rwalnie wiąże się z odpowiedzialnością i prawdą. Komunikacja w duchu 
Tischnerowskim nie jest jedynie wymianą informacji, ale aktem spot-
kania i współobecności, w którym ujawnia się godność osoby. Wymaga 
ona postawy otwartości, empatii i gotowości do uznania innego jako 
równoprawnego uczestnika dialogu. Tischnerowska etyka dialogu wpi-
suje się w podstawowe cele medioznawstwa: badanie, jak komunikacja 
wpływa na społeczeństwo, jakie wartości przekazuje i jakie konsekwencje 
niesie. W świecie, w którym debata publiczna często przybiera formę 
konfrontacyjną, postulaty tego filozofa mogą stanowić narzędzie do 
odbudowy zaufania społecznego oraz powrotu do komunikacji opartej 
na wzajemnym uznaniu i odpowiedzialności.

Tischnerowska koncepcja wolności słowa może być niewątpliwie 
inspiracją dla współczesnych refleksji nad etyką komunikacji publicznej 
i medialnej. W dobie nadmiaru informacji, polaryzacji oraz agresji słow-
nej namysł ten nabiera szczególnej aktualności. Tischner przypomina, że 
słowo nie jest neutralnym narzędziem, lecz nośnikiem sensu, który może 
budować lub ranić, łączyć lub dzielić. Wolność słowa, jeśli ma pozostać 
prawdziwie ludzka, wymaga zatem nie tylko prawa do wypowiedzi, lecz 
również świadomości jej konsekwencji oraz troski o prawdę i relacyjny 
wymiar komunikacji.

Józef Tischner podchodził do wolności słowa z wielką powagą, trak-
tując ją jako istotny wymiar wolności osoby, ale również jako obszar 
wymagający odpowiedzialności moralnej. Nie był zwolennikiem abso-
lutnej wolności słowa, rozumianej jako „mogę mówić wszystko, co chcę”. 

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 681



Zamiast tego akcentował, że wolność słowa musi mieć swoje granice, 
a wyznaczają je przede wszystkim prawda, dobro oraz godność drugiego 
człowieka.

W epoce fake newsów, mowy nienawiści i brutalnej debaty publicz-
nej Tischnerowska idea słowa odpowiedzialnego za dobro jest nie tylko 
niezwykle aktualna, ale może być ratunkiem. Może pomóc wrócić do 
kultury dialogu, gdzie słowo łączy, a nie dzieli. Tischner może stanowić 
oś refleksji nad komunikacją odpowiedzialną, której celem jest nie tylko 
informowanie, ale również budowanie wspólnoty.

Może też pomóc w znalezieniu odpowiedzi na następujące pytania: 
Jak mówić, by być wolnym, ale nie ranić? Jak tworzyć przestrzeń, w któ-
rej wolność słowa prowadzi do prawdy i spotkania, a nie do przemocy 
i podziałów? 

Tischner proponuje dialog, uznając że

jest [on] [...] podstawowym warunkiem demokracji. Dialog oznacza 
wymianę poglądów i doświadczeń przez ludzi zajmujących różne miejsca 
w przestrzeni i czasie. Gdzie jest dialog, tam uznanie dla prawdy łączy się 
ze wzajemną tolerancją, ze zrozumieniem, a przede wszystkim z wyklu-
czeniem przemocy20.

Bibliografia

Książki i monografie
Habermas Jürgen, Teoria działania komunikacyjnego, t. 1 i 2, tłum. Andrzej M. 

Kaniowski 
(Warszawa: PWN, 1999).
Tischner Józef, Alfabet Tischnera (Kraków: Znak, 2012).
Tischner Józef, Etyka solidarności (Kraków: Znak, 1981).
Tischner Józef, Ksiądz na manowcach (Kraków: Znak, 2007).
Tischner Józef, Myślenie według wartości (Kraków: Znak, 2002).
Tischner Józef, Polski kształt dialogu (Kraków: Znak, 2002).
Tischner Józef, Polski młyn (Kraków: Instytut Wydawniczy Księży Misjonarzy 

„Nasza Przeszłość”, 1991).
Tischner Józef, Spór o istnienie człowieka (Kraków: Znak, 1998).
Tischner Józef, Świat ludzkiej nadziei (Kraków: Znak, 2000).
Ustawa z dnia 6 czerwca 1997 r. Kodeks karny (Dz.U. z 1997 r., nr 88, poz. 553 

ze zm.).

20	 Józef Tischner, „Budowanie demokracji”, Tygodnik Powszechny 26 (1991): 1n.

682 Sławomir Soczyński



Czasopisma
Tischner Józef, „Budowanie demokracji”, Tygodnik Powszechny 26 (1991): 1nlb.
Tischner Józef, „Nadzieja szukająca prawdy”, Znak 12(373) (1985): 3–14.
Tischner Józef, „Trzy sprawy (Słowo do Zjazdu «Solidarności»)”, Tygodnik 

Powszechny 41 (1981).
Tischner Józef, „Znicestwienie Polski”, Res Publica 6 (1987): 86–88.

Rozdziały w monografiach
Tischner Józef, „Refleksje o istocie sumienia”, w Sumienie. Głos Boga w duszy, 

red. Marek Czekański (Kraków: Wydawnictwo M, 2002): 210–218.

Koncepcja wolności słowa i jej ograniczeń w perspektywie filozofii Józefa Tischnera 683




